

# The Author-Narrator in Yitskhok Bashevis Zinger's Short Fiction

# MA Thesis

Presented to the Faculty of Humanities at the Hebrew University of Jerusalem

Name: Shiri Shapira

Date: December 6, 2017

Thesis Instructor: Prof. David G. Roskies

Department: Yiddish Studies

# **Table of Contents**

| Introduction | 3                                                              |                           |                     |    |
|--------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------|----|
| Chapter 1    | 1.1 Previous Works Referring to the Author-Narrator Phenomenon |                           |                     | 8  |
|              | 1.2 Historical Background: the Yiddish Author in America 10    |                           |                     |    |
| Chapter 2    | <b>1.3</b> Literary Theories                                   | 23                        |                     |    |
|              | 2. 1 Defining the Author-Narrator Corpus 29                    |                           |                     |    |
|              | 2.2 The Emergence of the                                       | Author-Narrator Figure    | 30                  |    |
|              | 2.3 The Different Publication                                  | ion Circumstances in Yido | dish and in English | 32 |
| Chapter 3    | 2.4 Thematic Characteristi                                     | cs 36                     |                     |    |
|              | 2.5 Language                                                   | 47                        |                     |    |
|              | <b>3.1</b> The Implied Author vs                               | . the Narrator            | 50                  |    |
|              | <b>3.2</b> Narrative Levels                                    | 57                        |                     |    |
|              | <b>3.3</b> The Implied Corpus                                  | 59                        |                     |    |
| Conclusion   | 74                                                             |                           |                     |    |
| Bibliography | 77                                                             |                           |                     |    |
| Appendix A   | 85                                                             |                           |                     |    |
| Appendix B   | 98                                                             |                           |                     |    |

## Introduction

In an essay honoring the memory of Yitskhok Bashevis Zinger, Dan Miron marked his death as a "half-reconciled farewell to a rich and vital literary tradition" and the author himself as the "last of the great Yiddish story-tellers". Assuming that Zinger's death has indeed sealed the canon of Yiddish fiction, it is necessary to ask to what extent he was aware of this meaningful position or acknowledged it in his own creative work, not only by embracing an elegiac tone in his writing but also by relating directly to the image of the Yiddish author. This question can serve as a tool to characterize one of the final, reflexive stages of Yiddish literary modernism, as well as to understand Zinger as a Yiddish author who was, perhaps reluctantly, committed to playing his role as the final link in the chain that began with Mendele Moykher Sforim, Y. L. Peretz and Sholem Aleykhem.

In this work, I will examine Zinger's artistic strategies in handling this special role by reviewing and analyzing a recurring pattern in his short fiction, namely, his use of a Yiddish author as the first-person narrator. I chose to focus on his short stories rather than novels in which this type of narrator appears,<sup>2</sup> firstly because Zinger's short fiction is commonly referred to as his most important contribution to Yiddish literature,<sup>3</sup> and secondly because only in the short stories is a pattern clearly recognizable – and not merely a pattern, but in fact a major phenomenon. The "author-narrator stories", as I will refer to them here, began to appear in 1960 and were

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dan Miron, "Passivity and Narration: The Spell of Bashevis Singer", in: Grace Farrell (ed.), *Critical Essays on Isaac Bashevis Singer*, New York, 1996, p. 149. This essay was originally published in Hebrew in the Israeli press shortly after Zinger's death in: 1991 באגוסט, באווסט, (This bibliographical information can be found in the Hebrew reprinted version of the article: דן מירון, "סבילות וסיפר: לקסמו של בשביס-זינגר", בתוך: הנ"ל, הספריה העורת: פרוזה (מעורבת: 2005-1980), תל אביב, 2005, עמ' 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>I am referring mainly to the novels *Neshome-ekspeditsyes* (1974; English version: *Shosha*, 1978) and *Farloyrene neshomes* (1981-1982; *Meshugah*, 1994), in which the narrator is also the main character and the narrative handles his development as a Yiddish author, but also to the novel *Der bal-Tshuve* (1973; *The Penitent*, 1983), in which the author-narrator's primary role is to frame a story of another character as he listens to his speech.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Jan Schwarz, Survivors and Exiles: Yiddish Culture After the Holocaust, Detroit, 2015, p. 232

published regularly until the final stages of his career over two decades later. As I gathered from reviewing the entire corpus of his short stories by using their three-volume Library of America edition (hereafter "LOA") in English translation, which was published in honor of Zinger's centennial in 2004,<sup>4</sup> adding two extra stories published in English in the *New Yorker* magazine after the release of this compilation and three more stories mentioned in an article by Chone Shmeruk<sup>5</sup> – I can conclude that the author-narrator stories make up over thirty percent of the overall short stories published during his career in America in either Yiddish or English (mostly in both languages), or to be more precise, at least 73 author-narrator stories out of a total of at least 203 stories.<sup>6</sup>

The striking prominence of the author-narrator phenomenon within Zinger's large corpus of short stories calls for systematic research which has not yet been conducted, despite the fact that Zinger's work has received much scholarly attention. I propose to undertake this research in my thesis with an intention not only to describe, as comprehensively as possible, these publications and the image of the Yiddish author that they evoke, but also to analyze the literary strategies and devices which emerge from the recurring structure of a Yiddish author-protagonist narrating a chain of events that occurred to himself, or appearing as a narratee and thus framing the narrative of another character in the story.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Isaac Bashevis Singer, *the Collected Stories* (The Library of America Edition), 3 volumes, New York, 2004 (Here: LOA)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chone Shmeruk, "Monologue as Narrative Strategy in the Short Stories of Isaac Bashevis Singer", in: David Neal Miller (ed.), Recovering the Canon: Essays on Isaac Bashevis Singer, Leiden, 1986, p. 113; A previous version of this article was published in Yiddish as an introduction to the volume Der shpigl un andere dertseylungen: הוא שמערוק, "די פֿילגעשטאַלטיקײט פֿון יצחק באַשעוויסעס מאָנאָלאָגישע פֿאָרמען", איבערגעזעצט פֿון העברעיִש: אַבֿרהם נאָווערשטערן, אין: זילו אַנדערע דערציילונגען, ירושלים, 1975, זז' זילו .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> I limit this statement only to stories published in America and not include his early stories, which were published in Poland. However, it is important to mention that since the larger and most prolific part of Zinger's literary career enveloped in America, it is a remarkable phenomenon also within Zinger's oeuvre at large. The total sum of 203 is most likely lower than the real number of his stories published in America, since many haven't been published in English and therefore unclear without a full database of publications in *Forverts* or at least access to all *Forverts* issues published in Zinger's lifetime. Therefore also the list of author-narrator stories I present here in Appendix A is representative, but probably not exhaustive.

In order to limit the scope of my research I will not analyze every story in the author-narrator corpus, but rather identify and discuss major trends, and provide examples which emerge from a close reading of a selection of the most interesting stories.

Researching Yitskhok Bashevis Zinger's work usually raises several methodological difficulties. First, the distinction between original text and translation: Zinger requested that the English versions of his writings will be considered a "second original" – as a basis for translations into languages other than English, for example – and it is necessary to consider this request also when interpreting his work. As I selected the texts to be analyzed in this research, I realized that there was no way to conduct a comprehensive study on Zinger without dealing with a double corpus, i.e. the same texts in both their Yiddish and English versions. However, since I am working within the disciplinary context of Yiddish Studies, I will nevertheless concentrate more on the Yiddish texts than on the English ones, and discuss the English versions only if they contain notable elements that do not appear in their Yiddish equivalents.

I was not able to locate the Yiddish versions of some of the author-narrator stories I found in the LOA edition, whether because, to my knowledge, they were never published in Yiddish by Zinger and exist only as manuscripts in his archive at the Harry Ransom Center, or because their Yiddish versions are nowhere to be found at all. Although most Yiddish sources were easily traceable using Roberta Saltzman's bibliography of Zinger's work (and also cited in the notes to the LOA edition), several are to be found in *Forverts* issues that are not accessible to me here in Israel. I do not consider the lack of these few sources to be a serious limitation, as the stories I

-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Anita Norich, "Translation and Transgression", in: Hugh Denman (ed.), *Isaac Bashevis Singer: His Work and His World*, Leiden, 2002, p. 87

<sup>8</sup> http://norman.hrc.utexas.edu/fasearch/findingAid.cfm?eadid=00354

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Roberta Saltzman, Isaac Bashevis Singer: a bibliography of his works in Yiddish and English, 1960-1991, Lanham, 2002

chose for close reading are sufficiently representative of the phenomenon in question. In any case, I included complete, numbered bibliographical information on each of the stories in **Appendix A**. When referring to them I will mention only their serial number in the appendix in order to avoid an excessive amount of footnotes.

Quotes from Yiddish texts will appear in the Yiddish alphabet according to YIVO orthography, whereas names, titles, words and expressions appearing separately will be provided in YIVO transliteration.

Finally, I am choosing to refer to the author by his last name in YIVO transliteration, and neither by his pen name (Bashevis), his last name in English (Singer), nor the synthetic name comprising both (Bashevis Singer), as customary in most studies on him. I prefer the transliteration Yitskhok Bashevis Zinger instead of his English name as an ongoing indication that I am handling his work from the perspective of Yiddish Studies. I chose Zinger rather than Bashevis – the name by which he is commonly referred to among Yiddish speakers – in order to differentiate the author as a whole from his pseudonym Bashevis (i.e., like S. Y. Abramovitch vs. Mendele Moykher-Sforim), as I will in the third and final chapter.

In the first chapter I will provide historical background on Zinger's life and literary development as well as on the state of Yiddish culture in America after the Holocaust. I will discuss the relationship of Zinger's readership to the Yiddish language, which was a central factor in determining the trajectory of his writing and publishing career, and is also reflected thematically in his author-narrator stories. In this chapter I will also describe the few studies that have already dealt with some of Zinger's author-narrator stories, and explain the literary theories which will inform my systematic review and analysis of this corpus.

In the second chapter I will further locate the author-narrator stories within Zinger's entire body of work, and identify prominent patterns and motifs in these stories. I will also briefly characterize their language in Yiddish and in English.

In the third chapter, I will interpret the stories using structural narratological analysis. My final analysis will introduce the notion of the implied corpus and examine Zinger's author-narrator stories as meta-poetic reflections on Yiddish literature and his own role within it, not only as the harbinger of its putative demise, but also as a direct heir of its founding classic authors.

Many people and institutions have helped me immensely during the years I spent as an MA student of Yiddish literature and during the actual writing of this thesis. I would like to thank my thesis instructor, Prof. David G. Roskies, for our productive and encouraging dialogue and for being the catalyst for a deep acquaintance with Zinger's work; the Mandel Institute of Jewish Studies, Beth Sholem Aleichem and the National Authority for Yiddish Culture, for making the period of researching and writing financially possible; Reyze Turner, for scanning at the New York Public Library some of the material that was inaccessible to me in Israel, and for answering questions about the English language; Prof. Avraham Novershtern, for supplying not only a personal example and guidance, but also a network of scholars and students to draw inspiration from and consult with; Debi Mezan, for promptly assisting in times of bureaucratic crisis; Prof. Shlomith Rimmon-Kenan, for listening to my not yet developed ideas on narrative fiction; and last but not least, I would like to thank Jonathan M. Barzilai for helping with mathematical questions too complicated for a humanities student, and for expressing infinite patience, support and appreciation in the long process of writing the thesis and in the longer process of postponing the writing of the thesis.

# Chapter 1: Historical Background, Methodology and Literary Theories

Although no systematic research on Zinger's author-narrator (henceforth: AN) stories has been conducted, several works have already touched upon this subject from various points of view. I will mention them here briefly in order to illustrate the volume of material to be covered in this thesis and the need for a broader perspective on it.

# 1.1 Previous Works Referring to the Author-Narrator Phenomenon

The most comprehensive and focused study of the AN phenomenon and device in Yitkhok Bashevis Zinger's writings was elaborated in a 1985 article by Janet Hadda, <sup>10</sup> who later became one of Zinger's biographers. 11 Hadda's work focused only on the English versions of several AN stories and analyzed them from a psychodynamic perspective. 12 She concludes that the AN is a specific vehicle Zinger uses in his short stories in order to reconcile his desires to stay connected to his own Eastern European past on the one hand, and find an escape from it in his American present on the other hand. 13

Other studies referring to this subject mentioned the AN only within the framework of a different kind of discussion on Zinger's work. Chone Shmeruk, in the article "Monologue as Narrative Strategy in the Short Stories of Isaac Bashevis Singer", focused on the Yiddish versions of the AN stories, and more specifically, the ones which were published in book form, though he mentioned several others published only in the Yiddish press. Here the author-narrator stories

Janet Hadda, "The Double Life of Isaac Bashevis Singer", *Prooftexts* 5, no. 2 (1985), pp. 165-181
 Janet Hadda, *Isaac Bashevis Singer: A Life*, New York, 1997
 Hadda 1985, p. 166

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ibid., p. 177

<sup>14</sup> Shmeruk 1986

appear as one of several recurring monologue techniques, and analyzed using terms such as "epic situation", "framing" and "dramatization". Shmeruk's 1975 article could not yet encompass the magnitude of the AN phenomenon in Zinger's short fiction, nor its inner variety, but it is a first step toward a systematic narratological study of it.

In his book on Zinger Fear of Fiction, David Neal Miller considered briefly the short story "Hanka" (no. 44 in Appendix A) as an example for a recurring narrative situation in which a narrator carrying identifiable autobiographical characteristics appears in a story containing also details which contradict "publicly-known facts about Singer's person and oeuvre". 15 This notion of the AN stories as generating ambiguity as to their relation to extra-literary facts is part of Miller's broader analysis of Zinger's work as blurring the distinction between reportage and fiction.

David G. Roskies brought Zinger's narrators as an example to what he calls "creative betrayal" in his 1995 book A Bridge of Longing, and discussed two AN stories from the 1960s ("Aleyn", no. 2, and "Di kafeterye", no. 14) primarily as a later development of the demonic narrators, who started appearing in his fiction during WWII. 16 Jan Schwartz discussed "Di kafeterye" as well in a short essay, while focusing on its supernatural qualities. <sup>17</sup> In his recent monumental book of essays about Yiddish literature in America Avrom Novershtern dedicated a section to depictions of the Yiddish author in the New World, in which he also discussed Zinger's writing. 18 However,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> David Neal Miller, Fear of Fiction: Narrative Strategies in the Works of Isaac Bashevis Singer, Albany, NY, 1985, p. 94

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> David G. Roskies, A Bridge of Longing: The Lost Art of Yiddish Storytelling, Cambridge, Mass. and London, 1995, pp. 302-304

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Jan Schwarz, "'Death Is the Only Messiah': Three Supernatural Stories by Yitskhok Bashevis", in: Seth L. Wolitz (ed.), The Hidden Isaac Bashevis Singer, Austin, 2001, pp. 107-116 אברהם נוברשטרן, כאן גר העם היהודי: ספרות יידיש בארצות הברית, ירושלים, 2015, עמ' 197-178

he focused on the two novels *Neshome Ekspeditsyes* and *Farloyrene Neshomes*, and not on the recurrence of this theme in Zinger's short fiction.

The most recent contribution to the discussion on Zinger's AN figure is David Stromberg's article published in 2016 and based on his doctoral thesis, <sup>19</sup> in which he investigates Zinger's philosophical worldview through the distinction between different narrative levels in the novel *Der bal-Tshuve*. Stromberg refers to both Yiddish and English versions, as both include a narrative frame in which the author-narrator encounters a character named Joseph Shapiro and listens to his story of penitence, but only the English version includes also an author's note by Isaac Bashevis Singer at the end. Stromberg considers this author's note to the English version not only a paratext, but also an additional narrative level.

As I could gather from these studies on Zinger, there is still a need for a comprehensive mapping of the AN stories. In the next chapters I will map them as fully as possible using thematic and structural description, followed by an analysis of their meaning as a unique and characteristic phenomenon in postwar Yiddish literature. This endeavor first requires placing the stories and their author in their historical context.

## 1.2 Historical Background: the Yiddish Author in America

Yitkhok Bashevis Zinger's death was not only the end of a long and prolific literary career, but also a symbolic event in the history of Yiddish culture in America, in which Zinger was the last

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> David Stromberg, "Rebellion and Creativity: Contextualizing Isaac Bashevis Singer's "Author's Note" to *The Penitent*", *In geveb* (June 2016). <a href="https://ingeveb.org/articles/rebellion-and-creativity-isaac-bashevis-singer">https://ingeveb.org/articles/rebellion-and-creativity-isaac-bashevis-singer</a> (Retrieved October 10, 2017). See also: David Stromberg, *Narrative Faith: Structural Complexity and Moral Vision in Dostoevsky*, *Camus*, and Singer, PhD Thesis, the Hebrew University of Jerusalem, 2012-2013.

major Yiddish American prose writer. In the field of Yiddish studies, however, Zinger is remembered ambivalently as an author who earned Yiddish literature unimaginable reputation and success among non-Yiddish readers, but who also is considered to have possibly accelerated its decline by favoring the English versions of his work. Zinger's success as a Yiddish author in America at a time of Yiddish language and culture's decline calls for an examination of the historical circumstances of each of these processes. These will embed both the Yiddish AN figure in Zinger's stories as well as Zinger's self-perception as a Yiddish author in their underlying extra-literary reality.

Three historical factors had a major impact on the fate of Yiddish in the United States of America: (1) The practical cessation of immigration from Eastern Europe following the Immigration Act of 1924; (2) the rapid and successful integration of Jewish immigrants and their offspring into American society; (3) The annihilation of Eastern European Jewry by the Nazis during WWII. These factors have contributed to the weakened position of Yiddish, not only as opposed to the role of English in the immigrants' lives, but also in comparison to other immigrant languages in America.<sup>20</sup>

Yitkhok Bashevis Zinger spent the majority of his life in the USA while American Jewry experienced the impact of these three factors to its fullest degree. The changes that the Jewish American community underwent were substantial in Zinger's literary career, although most of his creative education, drive and inspiration stemmed from his childhood and early adulthood in Poland, where was born in 1904 to an orthodox Jewish family.<sup>21</sup> He spent his childhood and

<sup>20</sup> Joshua A. Fishman, *Yiddish: Turning to Life*, New York 1991 [the chapter "Yiddish in America" is reprinted from a 1965 essay], p. 95

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Hadda 1997, p. 17

youth in the town of Bilgoray and in Warsaw. 22 1925 was the year of his literary debut as a Yiddish author, <sup>23</sup> and within a decade he achieved enough material success and critical acclaim to allow him to immigrate to America and settle in New York City as a permanent contributor to the Forverts, the Yiddish daily newspaper. In fact, he was following his famous older brother's footsteps, the author Y. Y. Zinger, who had already settled there to work for the Forverts, and who later engineered his little brother's immigration.<sup>24</sup>

Yitskhok Bashevis Zinger received his visa nearly a decade after immigration to the US was restricted. Despite being a latecomer, he was a rather privileged immigrant thanks to his older brother's success. Therefore, although 1924 marked the beginning of "a prolonged period of unease for Jews in the United States". 25 in the long run Zinger was not badly affected by the Immigration Act of 1924. Perhaps it even worked to his advantage in achieving occupational stability, since the number of his possible competitors was not increasing as rapidly as in the period of mass immigration.

To an outside viewer it seems as if Zinger had all the sufficient pre-conditions to quickly integrate in the local Jewish intellectual community as a Yiddish American author, since he wrote for a mass circulated newspaper holding a mainstream political position, which was identified with the New York-based Jewish labor movement.<sup>26</sup> However, his first decade in the US was full of hardships. He reported being underpaid by Forverts and feeling out of place whenever he arrived there to submit his articles.<sup>27</sup> In addition, for the next decade he experienced

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ibid., pp. 54-55 <sup>23</sup> Ibid., p. 61

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Ibid., p. 78

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Eli Lederhendler, Jewish Responses to Modernism: New Voices in America and Eastern Europe, New York 1994, p. 110 <sup>26</sup> Ibid., p. 132

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Hadda 1997, pp. 84-85

a creative crisis and did not write any fiction. The origin for this crisis was mostly a difficulty to incorporate the new immediate surroundings and its language into his Yiddish prose, as he described in his 1943 essay titled "Problems of Yiddish Prose in America": "Yiddish literature is a product of the ghetto with all its virtues and faults, and it can never leave the ghetto". 28

In his first years in America Zinger hadn't imagined ever to be translated into English, and considered this kind of success something only his older brother is capable of achieving.<sup>29</sup> This reality changed radically in 1945, after the unexpected death of Y. Y. Zinger the previous year, as Yitskhok marked his return to the literary world with *Di familye mushkat*,<sup>30</sup> a historical family saga deeply informed by autobiographical elements. This was also his first work published in English translation, in 1950.<sup>31</sup> Despite insisting on shortening the novel and inserting changes in the translation to make it more accessible to non-Jewish readers, the American publisher Alfred A. Knopf perceived the translation of this work as an act of preserving and commemoration for a world that had ceased to exist.<sup>32</sup> Here it is necessary to place the translation of *Di familye mushkat* in the broader context of Yiddish literature in America as part of a "growing amount of [Yiddish to English] translation in the fifties and sixties", as described by the renowned editor and scholar Irving Howe in *World of Our Fathers*, his comprehensive recounting of Jewish lives in America. It is also important to note Howe's reservation in this matter: "yet no one could suppose that this brought about a genuine revival of Yiddish literature".<sup>33</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 9 יצחק באַשעוויס, "פּראָבלעמען פֿון דער ייִדישער פּראָזע אין אַמעריקע", סבּיבֿה (1943), ז' פ (1943), ז' פ (1943); Isaac Bashevis Singer, "Problems of Yiddish Prose in America (1943)", trans. by Robert H. Wolf, *Prooftexts* 9, no. 1 (1989), p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Hadda 1997, p. 88

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Serialized in *Forverts*, November 17, 1945-May 1, 1948

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Isaac Bashevis Singer, *The Family Moskat*, translation by A. H. Gross and Nancy Gross, New York, 1950

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Jan Schwarz, "'Nothing But a Bundle of Paper': Isaac Bashevis Singer's Literary Career in America", in: Marion Aptroot et. al (eds.), *Leket: Yiddish Studies Today*, Düsseldorf 2012, p. 193

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Irving Howe, World of Our Fathers: the Journey of the East European Jews to America and the Life They Found and Made, London 1976, p. 452

The English translation of *Di familye mushkat* was not a commercial success, but soon Zinger realized the immense potential of being translated into English, and this realization continually propelled the rest of his career even at a time of no "genuine revival of Yiddish literature". 1953 is often regarded as his breakthrough year in terms of work published in English translation, made possible by Saul Bellow's rendering of the 1945 story "Gimpl Tam" (Gimpel the Fool). Irving Howe and Eliezer Greenberg, who were highly intent on including it in their pioneering anthology *A Treasury of Yiddish Stories* (Cleveland and New York 1953), convinced the successful Jewish American author Saul Bellow to translate the story. Since Bellow was reluctant to devote much time to the work, Greenberg read the story aloud to him while he typed the English translation on the spot.<sup>34</sup> The story was then published in the May-June 1953 issue of the journal *Partisan Review*<sup>35</sup> and later in the anthology edited by Howe and Greenberg.

The same method of a translation, which incorporated typing based on oral transmittance, was later used by Zinger himself. His was a form of self-translation, or, in the words of his publisher Roger Straus, "super-editing". <sup>36</sup> Zinger worked with various translators, mostly women who did not know Yiddish. As they were sitting together in his living room, he would dictate the English translation while reading from his published texts in *Forverts* and the translator would type the English version with few corrections. <sup>37</sup> Zinger may as well have worked on his self-translations on his own and sent them to an editor afterwards. But the reason he insisted on having a female translator present was the feeling of prestige or simply pleasure he wished to achieve by

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Hadda 1997, p. 130

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Isaac Bashevis Singer, "Gimpel the Fool", trans. by Saul Bellow, Partisan Review 20, no. 3 (May-June 1953), pp. 300-313. Available online: <a href="http://hgar-srv3.bu.edu/collections/partisan-review/search/detail?id=284025">http://hgar-srv3.bu.edu/collections/partisan-review/search/detail?id=284025</a> (Retrieved October 11, 2017).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Jonathan Rosen, "The Fabulist: How I. B. Singer translated himself into American literature", *The New Yorker*, June 7, 2004: <a href="http://www.newyorker.com/magazine/2004/06/07/the-fabulist">http://www.newyorker.com/magazine/2004/06/07/the-fabulist</a> (Retrieved October 11, 2017).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Florence Noiville, *Isaac B. Singer: A Life*, translated from the French by Catherine Temerson, New York, 2006, pp. 106-108; Ruth Whitman, "Translating with Isaac Bashevis Singer", in: Irving Malin, *Critical Views of Isaac Bashevis Singer*, New York, 1969, p. 46

surrounding himself with young women,<sup>38</sup> as well creating a public persona of a writer adored by women.<sup>39</sup> Although this information on Zinger is often regarded as salacious gossip irrelevant to academic discussion, I believe it is important to include it here as an example of how Zinger strove to fictionalize his own public image while simultaneously inserting his public image into his fiction.

Another reason for using mainly female translators who did not know Yiddish was Zinger's fear of being overshadowed by his translator (hence his reluctance to commission more translations from Saul Bellow or even to express any gratitude towards him, although "Gimpel the Fool" was his first text that was well accepted in English). 40

In 1974 Zinger won his second National Book Award for the short story collection *A Crown of Feathers*. This award meant not only an acknowledgement of his work in English translation, but also acceptance as an American writer: "I am glad to get this award testifying to the fact that I am considered an American writer, even though I write in Yiddish", <sup>41</sup> he said in his acceptance speech. According to Zinger's biographer Janet Hadda, this statement proves that "Yitskhok Bashevis had lost the competition with Isaac Bashevis Singer". <sup>42</sup> However, when he received the Nobel Prize four years later and earned the ultimate acknowledgement as an international author, he opened his acceptance speech <sup>43</sup> with a passage in Yiddish and thus evoked Yitskhok Bashevis in front of a non-Yiddish speaking audience.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Noiville, p. 105

This view was expressed by several former translators interviewed in the documentary film "The Muses of Isaac Bashevis Singer" (2014), directed by Shaul Betser and Asaf Galay. <a href="http://www.imdb.com/title/tt4298366/">http://www.imdb.com/title/tt4298366/</a> (Retrieved October 11, 2017).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Noiville, p. 93; Hadda 1997, pp. 130-131

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Quoted in: Ibid., p. 163

<sup>42</sup> Ibid

<sup>43</sup> http://www.nobelprize.org/mediaplayer/index.php?id=1517 (Retrieved October 12, 2017).

One can interpret this late gesture, coming from an author who never sought to promote Yiddish culture for its own sake, as Zinger's way of pleasing the Swedish Academy, who in fact rewarded him not for being international, but for his role as a representative of a minority literature. This became clear in the announcement of the 1978 winner of the Nobel Prize for literature: "[Zinger's work describes] the world and life of Eastern European Jewry [...]. Its language was Yiddish – the language of the simple people". Anita Norich analyzed Zinger's choice to speak Yiddish at the event of receiving the Nobel Prize as his tongue-in-cheek way to accept the view of Yiddish as parochial and therefore worthy of being mocked, and simultaneously as an elaborate joke on the Swedish Academy's ignorance, demonstrating that although they are "too refined for such a folksy language" which was never spoken at the Nobel Prize event, it is nonetheless incomprehensible to them. By reversing the joke to a different subject, Zinger put Yiddish in its place: as a "newly canonized language [...] of modern literature". It is nonetheless incomprehensible to them.

Oddly enough, the ultimate approval of Yiddish as a legitimate modern language came only after the prolific creation in this language had almost ceased to exist. This may seem like a paradox, though it can be explained otherwise: the rise in the status of Yiddish had probably occurred not in spite of the dwindling number of its active speakers, but rather as a result of its rapid decline.

This shift manifested itself within Zinger's readership as well, and the Holocaust was the main event that separated between the periods of anonymity and success in his career: before the 1950s he had readers only in Yiddish, and was well accepted as a young author but not nearly as esteemed as his older brother; after the Holocaust the number of his belletristic writings

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Quoted in: Hadda 1997, p. 164

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Anita Norich, Writing in Tongues: Translating Yiddish in the Twentieth Century, Seattle, 2013, p. 55

published in Yiddish and translated into English increased tremendously, and he became very known and honored among his readers in English, like his illustrious precursor, Sholem Asch. Thus, Zinger's overall prestige as a Yiddish writer increased throughout his career, but mostly as a Yiddish writer translated into English.

In order to understand his different reception in the two different languages, one must consider the *two kinds of addressees* and the change they went through, inspired by the influence of the three main events in the history of American Jewry. In general, the Yiddish addressee feels a sense of familiarity when reading Zinger's work. This reader has background in Jewish religion and customs and a basic knowledge in classic Hebrew, and although his taste in literature is rather traditional, he is enriched with Slavic cultures and languages. As opposed to the Yiddish reader, the English addressee of Zinger's writing will observe Yiddish culture as exotic, even if he himself is of Jewish origin. Too many particular elements of Eastern European Jewish lives will alienate him from the text and would require explanation in the form of footnotes. In the form of footnotes.

Joshua (Shikl) Fishman's socio-linguistic studies on American Jewry show that the difference between the two addressees is a generational one: in particular his 1965 study on contemporary individual and family patterns in Yiddish secular circles shows that the first generation of immigrants may speak English outside as well as at home, but still consumes Yiddish culture and supports it.<sup>48</sup> Although the demographic data Fishman examined proved an increase of over two million in the Jewish population in the US between 1920 and 1960 (and in spite of immigration restrictions, still many of them were foreign born), the percentage of Yiddish speakers dropped

<sup>48</sup> Fishman, 1991 [1965], p. 122

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> See p. 11 in this chapter

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Monica Adamczyk-Garbowska, "I.B. Singer's works in Yiddish and English: the Language and the Addressee", in: Hugh Denman (ed.), *Isaac Bashevis Singer: His Work and His World*, Leiden, 2002, pp. 18-19

immensely. 49 The second generation he mentions roughly overlaps the children of immigrants who arrived before WWI. Those clung "to Yiddish attitudinally more than behaviorally since it represents the Jewishness they know best". 50 Hence, favoring Yiddish is not a sufficient reason to actively consume Yiddish literature and culture, even though the second generation can understand and speak the language. The third generation "never experienced a natural Yiddish environment", and therefore cannot use it actively although they can reach a substantial level of understanding it.<sup>51</sup>

The positive change in the attitude towards Yiddish was documented in the 1960s mostly among the second generation, then middle aged. After WWII this group changed its view of Yiddish as an "ugly" and "grammarless" language and began to view it "more positively and nostalgically". Among the Jews of the third generation, the increase in general esteem of Yiddish is reflected in "less emotion" but even "greater respect" they express towards the language. 52 In a further study Fishman explained the continuation of this shift as a result of the growing interest in ethnicity in the late 1960s, which led to inserting Yiddish as an academic subject in American universities.<sup>53</sup>

According to Fishman's findings of studies conducted in Zinger's most active decades (the 1960s and the 1970s), his readers in English translation were most likely Jews of the second and third generation, who had some connection to Yiddish culture but would not consume it directly. This characterization of his audience may explain the fact that so many AN stories were translated into English, many of them not long after their first publication in Yiddish. These readers were not only interested in literature translated from Yiddish, but also in reading about

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Ibid., p. 130 (Table 7) <sup>50</sup> Ibid. p. 124

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ibid. p. 125

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Ibid., p.143

שיקל פֿישמאָן, "די סאציאלאגיע פֿון ייִדיש אין אָמעריקע: 1970-1960 און װיַטער", **די גאלדענע קייט** 75 (1972), ז' 124

Yiddish culture itself in form of fiction. Some of the AN stories even portray characters of young Jews who learn Yiddish so they can read Yiddish literature, for example "Ir zun" (no. 38; 1972; Her Son, 1973) and "Der sod" (no. 63; 1983, The Secret, 1985).

The historical event that mostly propelled the rise in the status of Yiddish was the Holocaust, not only because the annihilation of the creators and consumers of mass Yiddish culture turned it into an exclusive and therefore prestigious field, but also because it gave the use of Yiddish a symbolic meaning of commemoration. Jeffrey Shandler coined the term "postvernacularity" to describe a mode of using Yiddish in the post-Holocaust era, driven exactly by this new symbolic meaning of the language. In the postvernacular mode, "having an affective or ideological relationship with Yiddish without having command of the language" is becoming more primary than the instrumental mode of using Yiddish for everyday communication.<sup>54</sup> Furthermore, "the symbolic value of Yiddish in its postvernacular mode also requires translating". 55

In light of Shandler's concept, it is essential to ask what role did Zinger's stories about a Yiddish author writing after Yiddish ceased to be employed by the majority of secular Jewish Americans, as well as their translations to English, play in the postvernacular Yiddish culture: Could the AN stories be of interest had they not been written in a time of concern for the future of Yiddish? Could they have been written at all? Could they stand on their own even if they had been written originally in English, or did they become popular because of the increasing symbolic value they had as being translated *specifically from Yiddish*?

According to the historian of American Jewry Eli Lederhendler, Yiddish literature after the Holocaust, especially in English translation, could function mainly commemoratively:

 <sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Jeffrey Shandler, *Adventures in Yiddishland: Postvernacular Language and Culture*, Berkeley, 2006, p. 4
 <sup>55</sup> Ibid., p. 94 (my emphasis)

those who read these works [written after the Holocaust and translated from Yiddish] in English translation – as they became increasingly available in the 1960s and afterward – took it almost for granted that even prewar works, or postwar writing set in the prewar world, were primarily documents of *preservation* rather than inventive creations in their own right. The use, in other words, of Yiddish literature for American Jewish readers, lay in its 'pastness' rather than any other artistic quality. <sup>56</sup>

The same "pastness" may have been found in Zinger's writing as well, claims Lederhendler, but Zinger refused to let his writing play this role, and instead he problematized the image of the Jewish past and the need to reach catharsis by evoking it. Instead, "in reaching beyond the commemorative function of his art, he alienated some readers and fellow writers [...] but he opened up an avenue of discourse that he thought more universal".<sup>57</sup>

The alienation some of Zinger's readers may have felt, most likely those who could still read his work in Yiddish, can be explained as a result of a general discomfort regarding any translation from Yiddish. Anita Norich defined the problem of translation that "becomes, potentially, a form of obliteration": "Translation from Yiddish can feel like a capitulation to history. It implies that these texts will no longer be read by anyone in their original". Therefore, translation can become a form of betrayal in Yiddish. Perhaps this was the view of Yiddishists, as Jonathan Rosen referred to Zinger's colleagues at the *Forverts* in an article published in the *New Yorker* magazine in celebration of Zinger's centenary: "In their view, Bashevis [...] wasn't really a Yiddish writer at all, just an Anglicizing panderer who, through cunning and longevity, had snookered an ignorant American readership into believing that his concocted shtetl stories were

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Eli Lederhendler, New York Jews and the Decline of Urban Ethnicity, 1950-1970, Syracuse, 2001, pp. 69-70

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Ibid. p. 75

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Norich, 2013, p. 43

the real thing".<sup>59</sup> As opposed to the "Yiddishists", in that same article Rosen expresses his own positive view of Zinger as an American author, or more accurately, "a Yiddish master who became one of the great American writers of the twentieth century".<sup>60</sup>

Although being accepted as an American writer was indeed an achievement in Zinger's view as well, it is also possible that he maintained his "loyalty" to Yiddish precisely by means of his English translation, as Norich argues:

The arbiters of cultural politics demand that translators be faithful to the Yiddish originals if they are to avoid taking part in the obliteration of the culture they purport to know; translators, in turn, suggest that their work will turn the historical tide, not only preserving Yiddish culture, but helping it proliferate.<sup>61</sup>

Following a similar logic, Zinger's French biographer Florence Noiville considered his intense involvement in the translation of his own work "a form of ultimate fidelity". 62

In terms of fidelity to Yiddish, not only questions of translation arise, but also other aspects of literary life are relevant. The connection between the Yiddish author and his audience in the first half of the twentieth century was close, direct and intimate:

The reader was quick to respond to thematic allusions, the writer felt a strong responsibility to the needs of his reader [...]. They lived in the same tenements, worked in the same shops. At least in its early decades, immigrant Yiddish culture was an organic culture, without avant-garde estrangement or aristocratic pretense,

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Rosen 2004; For more information on negative views on Zinger and the resentments towards him among American Jews and Yiddishists in particular, see: Schwarz 2015, p. 211; Dan Miron, *From Continuity to Contiguity: Toward a New Jewish Literary Thinking*, Stanford, 2010, p. 182; see especially: Yankev Glatshteyn, "Singer's Literary Reputation", in: David Neal Miller (ed.), *Recovering the Canon: Essays on Isaac Bashevis Singer*, Leiden, 1986, pp. 145-148.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Rosen 2004

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Norich 2013, p. 43

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Noiville, p. 100

wrote Howe.<sup>63</sup> This changed already before Yiddish culture ceased to be a mass culture, as the golden era of the proletarian Yiddish writers had passed, and literary groups such as "Di yunge" and "in zikh" began to form.

Zinger was active long after this period of transition, but his specific living circumstances, namely his residence in NYC, allowed him to maintain a rather intimate connection with his readers in Yiddish. In the decades after WWII this was an environment still strongly characterized with a strong sense of "Jewishness". <sup>64</sup> "Whether one identified with some vague Jewishness-at-large or participated more actively in the production or consumption of Jewish culture, New York seemed to make this possible", <sup>65</sup> wrote Eli Lederhendler in his study of New York Jews in the decades 1950-1970. The variety NYC offered the consumer of Yiddish culture was still relevant in Zinger's most prolific years, including theater, lectures, book publishers, magazines and newspapers.

Zinger explicitly expressed his connection to this Jewish environment: "I have to live in New York. To a degree, it reminds me of Warsaw, mainly, I suppose, on account of the many Jews. I see my people here. Here there are still Jews who speak my language and even if they don't speak it, their parents did, and thus they know a little". This quote appears in a conversation with Zinger from 1975, proving that even at this late period in Yiddish cultural history, he could recognize in NYC a resemblance to the center of Yiddish literary life he inhabited in his home land. In the same conversation Zinger referred to his personal connection with his readers: they often send him letters in response to his publications in *Forverts*, call his home number, come by

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Howe, pp. 440-441

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Lederhendler 2001, p. 64

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Ibid. p. 65

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Isaac Bashevis Singer, "The Yiddish Writer and His Audience", in: Bernard Rosenberg and Ernest Goldstein, Creators and Disturbers: Reminiscences of Jewish Intellectuals in New York, New York, 1982, p. 29

the thousands to his lectures and approach him afterwards with warm responses.<sup>67</sup>And finally, although in the first years of Zinger's career in America he stated that it is impossible to write prose about Jewish lives there in Yiddish, he nevertheless *did write about it* since the late 1950s,<sup>68</sup> and most extensively in his AN stories. By incorporating in his stories a character of a Yiddish author very similar to himself, he did not only express his strong connection with his Yiddish readers, but also immortalized this late form of Yiddish literary life in the form of fiction.

What characterized these stories, except for depicting a major part of Zinger's biography? In order to understand the artistic meaning of these stories in Yiddish and in English beyond their historical and cultural context, I will use literary theories concerning the structure of fiction.

## **1.3** Literary Theories

Implementing narratological theories in the field of Yiddish Studies is by no means a novelty: in the 1970s Dan Miron used them as a framework for his inquiry of Yiddish literature in the nineteenth century in the now classic book *A Traveler Disguised*;<sup>69</sup> Chone Shmeruk as well used theories of narrative fiction such as Wayne C Booth's,<sup>70</sup> precisely in his abovementioned essay on Zinger's monologues as a narrative strategy.<sup>71</sup> Although these theories may be considered out of fashion and irrelevant in today's post-poststructuralist era, I believe they can still serve literary scholars, at least as an initial approach to a corpus that has never been systematically researched.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Ibid., pp. 30, 32, 36

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> The first example is the serialized novel *Shotns ibern hadson* (1957-1958; *Shadows on the Hudson*, 1997).

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Dan Miron, A Traveler Disguised: The Rise of Modern Yiddish Fiction in the Nineteenth Century, Syracuse NY, 1996 [1973]

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Wayne C. Booth, *The Rhetoric of Fiction*, Chicago and London, 1961

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Shmeruk 1986 (for the original 1975 version of the essay in Yiddish, see fn. 5 in the introduction)

Furthermore, these theories were developed and popularized in the same decades in which Zinger has published his author-narrator stories, and therefore may be the least anachronistic theoretical approach to their literary analysis.

In this section I will focus on narratological terms concerning voice and narrative levels, defining and differentiating between the real author, the implied author, the narrator, the narratee (if there is one in the story), the implied reader and the real reader. I will use an assortment of definitions from different scholars which I selected based on their relevance to stories narrated in the first person, and explain only the terms which I found helpful for analyzing the structure of the AN stories. The basic scheme I use in order to refer to the different participants in the act of narrative communication is the one Seymour Chatman illustrated in his 1978 book *Story and Discourse*:<sup>72</sup>

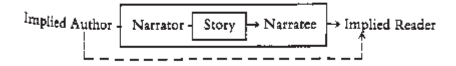


Illustration no. 1: The Participants in the Narrative Communication

The *implied author* is a term Wayne C. Booth coined to describe an implied image of the *real author* constructed by the reader of a specific text. This construct is always separate from the real author and functions as his "second self". The term *narrator* does not require explanation. However, it is important to distinguish carefully between the narrator and the implied author. Booth speaks of *dramatized* and *undramatized* narrators to illustrate the distinction between, on the one hand, any narrator that refers to himself as "I" and therefore indicates even the most

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Seymour Chatman, *Story and Discourse*, Cornell University Press, Ithaca, 1978, p. 151

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Booth, pp. 70-71

minimal representation of the act of narration, and, on the other hand, a narrator that appears transparent and therefore creates the illusion of unmediated speech. According to Booth, in any narrative that does not introduce its narrator clearly, the narrator is undramatized and therefore considered identical to the implied author.<sup>74</sup>

Narrator

# (The narrating voice in the text) undramatized (transparent), identical to the Implied Author (The narrating voice in the text) dramatized (refers to himself as "I")

Illustration No. 2: The Authorial Participants in the Narrative Communication

The similarities of the real author, the implied author and the (dramatized) narrator (who is a character of a Yiddish author) in Zinger's AN stories may lead to a one-dimensional reading of this corpus as nothing more than autobiographical. In fact, as I will show in the next chapters of this work, the ambiguity that emerges from these stories calls precisely for a careful structural analysis in order to reveal their complexities.

-

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ibid., pp. 151-152

## **Narrator**

dramatized as a Yiddish author, and therefore may be mistaken as the Implied Author

Illustration No. 3: The Author-Narrator in Zinger's Stories

In general, the narrator's relation to the story, which is placed at the core of the narrative-communication situation (see Illustration No. 1), is a function of the difference between *fabula* and *sujet*. These two terms, originating in Russian Formalism, were defined by Chatman as "the sum total of events to be related in the narrative" (fabula) and "the story as actually told by linking the events together" (sujet).<sup>75</sup>

Both implied author (as an undramatized narrator) and the dramatized narrator are capable of arranging the fabula in a particular sujet, while corresponding to the different *narrative levels* in the text. Shlomith Rimmon-Kenan, based on concepts and terms previously developed by Gérard Genette, laid out the primary distinctions between narrative levels: the outmost level is the one that is not part of any story and only concerned with the narration of the story itself, which Genette refers to as the *extradiegetic* level, in the level external to the diegesis. The level directly subordinate to the extradiegetic level is the *diegetic*, or *intradiegetic* level, in which the

<sup>75</sup> Chatman, pp. 19-20. There are more detailed terminologies describing events and their sequence in narrative fiction, but since those are outside the scope of this research, this basic binary model will suffice here.

Shlomith Rimmon-Kenan, Narrative Fiction: Contemporary Poetics, London and New York, 1992 [1982], p. 91
 Gérard Genette, Narrative Discourse: An Essay in Method, trans. by Jane E. Lewin, Ithaca, NY, 1980 [1972], p. 228

<sup>228
&</sup>lt;sup>78</sup> The term *diegesis* refers both to the (fictional) world in which the narrated events occur and to the act of narrating itself (as opposed to showing or enacting) (Gerald Prince, *A Dictionary of Narratology*, Aldershot, 1988, p. 20).

events themselves occur. 79 If the characters within the diegesis participate in an act of narration themselves, their narration constitutes a second degree narrative, hence a hypodiegetic level. 80 It is also possible to recognize a hypo-hypodiegetic level in a story, and so on in infinite regress. 81 In many of Zinger's AN stories, the characters who encounter the protagonist add a hypodiegetic level as they tell him about extraordinary events that occurred to them or others.<sup>82</sup>

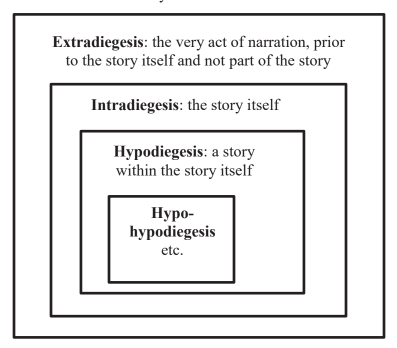


Illustration No. 4: Narrative Levels

Rimmon-Kenan details the different functions hypodiegetic narratives may have in relation to the narratives in which they are embedded: the actional function comes into play whenever the very act of hypodiegetic narration is significant as an event in the higher, intradiegetic level; the explicative function provides background or reason for the events narrated at the intradiegetic

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Rimmon-Kenan, p. 91 <sup>80</sup> Ibid., pp. 91-92

<sup>81</sup> Ibid., p. 91

<sup>82</sup> Shmeruk grouped these stories as "confessional" (Shmeruk 1986, p. 113)

level; the thematic function forms an analogous relationship between the intradiegetic and the hypodiegetic narrative levels.<sup>83</sup>

The aforementioned narrative levels can also be applied to the narrators themselves, and thus describe their relation to the diegesis and their role in the arrangement of fabula and sujet. Furthermore, to indicate their extent of participation in the story, one can apply the term heterodiegetic for a narrator who does not participate in the story he narrates, and the term homodiegetic for a narrator who takes any part in the events narrated by him.<sup>84</sup>

The same distinctions regarding the narrator also apply to the narratee, "the agent addressed by the narrator", 85 whether the narratee is dramatized in any way as a character or merely by being implied as a part of a narrative situation. Often the narratee-character is used by the implied author as a device to inform the real reader how to perform as the *implied reader*. 86 Just as the implied author, the implied reader is always present<sup>87</sup> as a construct the real author maintains as he is orienting the text towards him and his competence as a reader. As for the real reader, the construct of the implied reader he encounters within the text further shapes his readerly competence.<sup>88</sup> The interplay of the implied author and the implied reader will unfold here in relation to Zinger's work and its audiences, and also thematically, as two constructs informing the characterization of the author and his readers in the AN stories.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Rimmon-Kenan, p. 92 <sup>84</sup> Ibid., p. 95

<sup>85</sup> Ibid., p. 104

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Chatman, p. 150

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Rimmon-Kenan, pp. 117-118

## **Chapter 2: General Description of the Author-Narrator Stories**

## **2. 1** Defining the Author-Narrator Corpus

An AN story by Yitskhok Bashevis Zinger can be identified when it meets the following criteria: (1) It is told in the first person. As mentioned, in narratological terms this means that the narrator is dramatized and refers to an "I"; (2) The first-person narrator can be identified as a Yiddish author living in America, either simply by stating his occupation or by implying it in various ways, e.g. mentioning the presence of manuscripts or regular communication with newspapers, publishers and readers. The degree of implication can be very minimal. The most extreme example of implying that the narrator is also a Yiddish author is the story "Der zun" (no. 3 in Appendix A; 1961; The Son, 1962), 89 in which the reader can infer – based only on publicly known biographic details on the implied author, mentioned also regarding the narrator – that the implied author and the narrator are merged. However, not every story in which biographical details from the implied author's life coincide with such details on the narrator can be defined as an AN story (for example, the story "Gest in a vinter-nakht"), 90 and certainly not any of the autobiographical texts, which were never defined by Zinger as fiction. The reason for this division is that the non-AN stories which are nonetheless embedded in an autobiographical setting are not written from the point of view of an American Yiddish author, hence the implied author is constructed slightly differently.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> For each story I will mention, the following details will appear in brackets: reference to the number of the story in Appendix A, where I included all bibliographical information of both Yiddish and English versions; year of first publication in Yiddish; Title in English and year of first publication in English. When referring to the same story more than once, I will only mention its Appendix number in brackets.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> פֿאַרווערטס, פֿעברואַר, 14, 15, 22, 26, 1969 <sup>90</sup>

## **2.2** The Emergence of the Author-Narrator Figure

Writing fiction in the first person was in fact a late development in Zinger's artistic trajectory. "Zaydlus der ershter", published in 1943, was his first attempt at placing a dramatized narrator at the first, extradiegetic or intradiegetic, narrative level. These first attempts were interwoven with a series of stories told by a non-human narrator, titled "Dos gedenkbukh fun yeytser-hore". 91 Since this original embarking on a common narrative strategy, Zinger has preferred the firstperson narrative, or the "monologue form" in Shmeruk's words, 92 up until the final stages of his literary career. Thus, although the first person unmistakably characterized Zinger's late work, it is important to remember that this was not an obvious choice for him, but a conscious one, as was the choice of a human narrator.

As I mentioned in Chapter 1, writing fiction that takes place in America was also not an obvious choice for Zinger. However, the AN stories began appearing shortly after he first inserted his American reality into his fiction. 93 The first story in the AN corpus that I could trace was "Dos feygele" (no. 1; 1960; The Bird, 1964), in which the intradiegetic and homodiegetic narrator is surprised by a small bird, a parakeet perhaps, that enters his NYC apartment. Only after his neighbor arrives at his apartment to look for her bird, does he disclose the fact that he is a Yiddish author. This fact is also the closing segment of the story, in which the AN discovers that the neighbor is his avid reader:

איך מאַל נישט מיך מאַב מיך מאַב מיך אייגענע ווערטער. פֿון די אייגענע איך, דערשטוינט פֿון איך בין אַ ייִדישער שרײַבער איך, דערשטוינט פֿון די אייגענע ווערטער. כ'האַב מיך נאַך קיין מאַל נישט . באַצייכנט מיט דעם דאזיקן באַרימערישן טיטל. זי הייבט אויף דעם בליק

<sup>91</sup> Shmeruk 1986, p. 104 92 Ibid., p. 104

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> See p. 23 here

?וואַס איז איַיער נאַמען -

כ'זאַג איר דעם נאַמען.

.עפעס אין איר פּנים ענדערט זיך

! כ'ווייס, כ'קאָן אײַדָ. כ'לייען אַלץ װאָס איר שרײַבט. דאָס איז װירקלעך אַ מאָדנער צופֿאַל -  $(p.~125)^{94}$ 

As the story ends shortly after this dialogue, the reader lacks any information on the AN's occupation and oeuvre, except that he is a NYC Yiddish writer such as the implied author Yitskhok Bashevis. Unlike Zinger himself in 1960, the AN is not yet accustomed to the title "Yiddish author". This discomfort is not apparent in any of the later stories. Even in stories in which the AN tells in retrospect about his days as a young Yiddish author in Warsaw (see, for example, "Der tants", no. 32; 1970; The Dance, 1971) he maintains the perspective of an established writer narrating in hindsight instead of embracing the beginner's perspective.

The second story in the AN corpus is "Aleyn" (no. 2; 1960; Alone, 1962), <sup>95</sup> in which the narrator does not appear predominantly as an author, but since the story is set in an exterritorial environment, details on his daily life are hardly mentioned at all. Only the reference to scattered manuscripts (p. 175 in the book edition) in the narrator's Miami Beach hotel room during a storm is an indication of his occupation. Otherwise the story does not involve any meta-poetic references, and the reader will most likely regard the narrator as an author figure because he is

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> When quoting from the AN stories I will not use footnotes, but rather page numbers in brackets. Unless noted otherwise, these will refer to the Yiddish version that appears first on the table in Appendix A. The references to the page numbers in Yiddish will not appear when quoting from *Forverts*, as *Forverts* page numbers not included in the bibliographical information in Appendix A (See: Notes to Appendix A, p. 85 here).

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> The first two stories were initially published in the same year and in literary journals, therefore I looked closely at the dates of their publication: since "Aleyn" (no. 2) was printed in the November issue of *Svive* in 1960, I can conclude that it was published after "Dos feygele" (no. 1), which was published in the second 1960 issue of the trimonthly journal *Di goldene keyt*. I am not certain that the order of publication is very significant when it involves texts published in the same year. It is possible that the order of writing was reversed, and that the order of publication did not match it for various extra-literary circumstances.

unnamed and does not disclose any details on himself that conflict with those known about the implied author. The third story is the abovementioned "Der zun" (no. 3).

All further AN stories are easily traceable as such from their very beginning, and often involve a predominant meta-poetic dimension, whether because their plot is deeply connected to the act of writing, other writers and figures from the literary scene, or because of straightforward meta-poetic comments expressed by the AN and often by his readers as well.

## 2.3 The Different Publication Circumstances in Yiddish and in English

As one can learn from the information gathered in Appendix A, most AN stories appeared first in *Forverts* or in the Yiddish literary journals *Di tsukunft* and *Die goldene keyt*. Afterwards they were published in their English version in a magazine (most frequently in *The New Yorker*, but also in many Jewish oriented American magazines such as *Commentary*), which then followed a publication in one of the short story collections in English translation. As Zinger's career as an American Yiddish author progressed, the time period between the Yiddish and English publications grew shorter. <sup>96</sup> The AN stories published since 1985 (no. 68 ff.) were printed only in their English version (except for "The Missing Line" (no. 72), which is based on part of a non-fiction series published in the *Forverts*). <sup>97</sup>

Several stories mentioned in Appendix A were never translated into English ("Dos farloyrene vayb", no. 7, 1965; "Der hoykher", no. 13, 1967; "Di emese gelibte", no. 22, 1969). As I mentioned in the introduction, there may be more AN stories in the *Forverts*, but tracing them will require a more comprehensive bibliographical research and access to materials currently not available in Israel. Two stories were translated in Zinger's lifetime, but published in *The New* 

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Ilan Stavans, "Note on the Texts", in: LOA vol. 1, p. 779

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> For more information on this case see pp. 54-57 in Chapter 3

*Yorker* magazine only posthumously thanks to the work of David Stromberg. "Iyev" (no. 31; 1970; Job, 2012) was only partly translated into English, and Stromberg had translated the story himself based on fragments found in Zinger's archive;<sup>98</sup> "Di temes" (no. 6; 1965; Inventions, 2015)<sup>99</sup> was translated fully in Zinger's lifetime, but not published until Stromberg had recovered the typescript from the archive and brought it to publication. It is not clear whether these two translations were rejected by book publishers and editors of literary magazines or whether Zinger himself has decided to leave them unpublished. In either case, it is likely that the fact that both of these stories deal with Communism played a part in the decision not to publish them in English during the Cold War.

Only four AN stories were reprinted in Yiddish in book form: "Aleyn" (no. 2), "Di kafeterye" (no. 14; 1968; The Cafeteria. 1968), "Af a shif" (no. 28; printed in book form with the title "a fensterl in toyer"; 1970; A Peephole in the Gate, 1971) and "Iyev" (no. 31). 100 This was due simply to the overall small number of Zinger's Yiddish publications in book form: only four volumes of his short stories were published in Yiddish, whereas his English story collections amount to 13, not including five more volumes of children's stories. As to why the AN stories in particular did not make up a high percentage of the Yiddish stories published in book form as opposed to their prominence in the English publications, it is possible that Zinger did not try to popularize the vast majority of the AN stories in Yiddish precisely because he was aware of his negative reception among Yiddish critics and was reluctant to overly state his care for his literary persona in his fiction as well.

9

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> See Stromberg's Translator's Note in *The New Yorker*, August 13, 2012: https://www.newyorker.com/books/page-turner/job (Retrieved October 27, 2017).

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>See Stromberg's conversation on the story with *The New Yorker* fiction editor: Deborah Treisman, "This Week in Fiction: Isaac Bashevis Singer", *The New Yorker*, January 19, 2015: <a href="https://www.newyorker.com/books/page-turner/fiction-this-week-isaac-bashevis-singer-2015-01-26">https://www.newyorker.com/books/page-turner/fiction-this-week-isaac-bashevis-singer-2015-01-26</a> (Retrieved October 27, 2017).

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> In the short story collections: יצחק באַשעוויס, **מעשיות** (1963; יצחק באַשעוויס, נימפּל תם און אַנדערע דערציילונגען, ניו-יאָרק, 1963; יצחק באַשעוויס, מעשיות פֿון הינטערן אויוון, תּל-אַבֿיבֿ, 1971; יצחק באַשעוויס-זינגער, דער שפּיגל און אַנדערע דערציילונגען, ירושלים, 1975.

A large variety of translators is signed on the English versions of the AN stories, thus it seems that Zinger did not consider their particular style and structure to be fitting one specific translator or another. The translator whose name most commonly appears at the end of these stories is his nephew Joseph Singer, except for the author himself, who is either signed on the stories as a cotranslator or as a single translator. <sup>101</sup> Few translations are uncredited.

In the author's notes to the story collections in English, signed Isaac Bashevis Singer or I. B. S., Zinger often refers to his large degree of involvement in the translation process. He first mentions his role as a co-translator briefly in the author's note to The Séance and Other Stories (1968). 102 In later collections Zinger increasingly states his part in the English translations. In the author's note to A Crown of Feathers and Other Stories (1973) he takes credit as the main translator of his work into English, while developing his view of these translations as a "second original": "Most of them [the stories printed in this volume] were translated by me with the help of my co-translators. Since in the process of translation I do quite a lot of editing and revising, I do not exaggerate when I say that English has become my 'second original language', paradoxical as these words may sound". Over a decade later, Zinger's author's note to *The* Image and Other Stories (1985) indicates his perception of the English translations as practically the final versions of his work in Yiddish: "The English translation is especially important to me because translations into other languages are based on the English text. In a way, this is right because, in the process of translation, I make many corrections". 104 Interestingly, in the same author's note he discusses the importance of his connection to the Jewish past at length, not

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Zinger appears as a single translator once in a translation from 1974 ("Di avanture", no. 34; 1971; The Adventure, 1974). Otherwise this phenomenon occurred only in translations published in the 1980s.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> I. B. S., "Author's Note" (for *The Séance and Other Stories*), in: LOA vol. 1, p. 534 [1968]

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> I. B. S., "Author's Note" (for A Crown of Feathers and Other Stories), in: LOA vol. 2, p. 271 [1973]

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> I. B. S., "Author's Note" (for *The Image and Other Stories*), in: LOA vol. 3, p. 292 [1985]

failing to mention his rootedness in the Yiddish language as well: "A writer should never abandon his mother tongue and its treasure of idioms". 105

As to the differences between the two versions of the AN stories, I did not find any essential structural changes when comparing the Yiddish versions to their English translations, and the layering of narrative levels remained the same. Only few of the changes in minor details are worth mentioning with regards to the AN phenomenon, as I will do later on.

The last difference in publication circumstances I will discuss here is with regard to Zinger's pseudonyms. While the AN stories appear under different pen names in Yiddish – 22 under the name Yitskhok Bashevis, 19 under Yitskhok Varshavski and 23 under the synthetic name Yitskhok Bashevis Zinger – in English they are all unified under the name Isaac Bashevis Singer. Zinger admitted that while he initially used the pseudonym Varshavski for his less polished work, there was no essential distinction between his work published under the name Varshavski and his work published under Bashevis. Nonetheless, and although the question whether Bashevis and Varshavski were pseudonyms in the full sense of the word is debatable, I believe that his choice never to publish under his real name Yitskhok Zinger – even long after he became known regardless of his brother Y. Y. Zinger – is significant to the discussion on the young Zinger's authorial persona, which I will pursue in the next chapter.

As to the general characterization of the AN stories, there is no correlation between their themes or structure and the specific pseudonym Zinger used for their publication in Yiddish. More than anything, the different pseudonyms are indications of different stages in Zinger's career: Yitskhok Bashevis appears from the early 1960s until the mid-1970s, Varshavski appears

<sup>105</sup> Ibid., p. 291

-

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Shmeruk 1986, p. 108

alongside Bashevis in the short but extremely productive time period between the late 1960s and early 1970s and Yitskhok Bashevis Zinger is a product of his success in English translation, appearing in his Yiddish publications as early as  $1966^{107}$  and almost exclusively since 1974. In the *Forverts* publications one often finds an additional copyright notice in English: either under the Yiddish pseudonym Varshavski (where it says, for example in the story "Di bord" (no. 30) "copyright 1970") or under the synthetic Yiddish name Yitskhok Bashevis Zinger (where it says, for example in the story "Der matematiker" (no. 47), "Copyright Isaac Bashevis Singer"). This certification is perhaps a signal for future publishers in English, as well as an indication that at least for the AN stories, it was well known that Varshavski is the same author as the widely translated Bashevis.

## **2.4** Thematic Characteristics

## **2.4.1** Time and Place

As mentioned above, in each of the AN stories the point of view of a Yiddish author living in America is either clearly stated or implied. In both cases, the essential fabula can be set either within the AN's contemporary reality or in his past as a young Yiddish author in Warsaw. The former group consists of his current residence in the USA (usually in NYC. See, for example: "Shkheynim", no. 39; 1972; Neighbors, 1972), the meeting places of the Yiddish speaking community (primarily Café Royal, as in "Di emese gelibte", no. 22) or his many trips and lecture tours he takes as a world renowned Yiddish author to countries such as Argentina and Israel ("Hanka", no. 44; 1974; Hanka, 1974); Another subset of stories places Warsaw in the 1920s and

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> See: "Die parti" (no. 12; 1966; There are No Coincidences, 1979)

1930s as a city of rich Yiddish culture, though not enough to provide its various artists and *kultur-tuers* with a sufficient income. Most AN stories taking place in Warsaw is the Yiddish Writers' Club as the plot's home base, with its multitudes of eccentric figures. Some of these are real persons Zinger had known in his lifetime.<sup>108</sup>

Often the Warsaw AN stories have an epilogue set more or less in the present time of the AN's perspective, usually referring to what was lost as a result of the annihilation of Polish Jewry. In these epilogues the time and space difference becomes irrelevant, as the AN comments that the memories of the Old World are kept vividly in his mind, as if they were still taking place right before his eyes. "Dos hoykerl" (no. 45; 1974; Two Markets, 1975) begins as a story from the AN's days as a *kheyder-yingl* in Warsaw about a remarkable figure from the market in Krochmalna street; in the epilogue, many years later the AN visits a market in Tel Aviv with his Hebrew translator, 109 and for a moment he is almost certain that it is the same Warsaw market: איך בין סײַ אױף דער קראָכמאַלנע גאַס, סײַ אין ארץ-ישׂראל. Perhaps the presence of the translator is key here, as a symbol for the ability to inhibit two cultures at the same time.

In the same way, the AN stories set outside of Eastern Europe, from the 1940s onward but mostly from the 1960s, always refer to the AN's and his Yiddish readership's past. This additional layer of time and space is usually added by means of hypodiegetic narration of one of the characters who encounter the AN. These are often his readers, who just like him, immigrated to the USA from Poland and tell him about their past (See, for example: "Der sod"; no. 63; 1983; The Secret, 1985); they could also be certain people the AN knew back in Warsaw ("A por", no. 43; 1973; A Pair, 1973).

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> See Chapter 3 here, pp. 54-57.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> In the English version he mentions her name, Meirav Bashan (LOA vol. 2, p. 750), but this name does not match any of the names signed on Zinger's published Hebrew translations.

The common theme for both groups of AN stories – the current ones set in North and South America or in Israel – is Yiddish speaking communities. Zinger had explicitly discussed his choice of characters in his author's note for *Passions and other Stories*:

I deal with unique characters in unique circumstances, a group of people who are still a riddle to the world and often to themselves – the Jews of Eastern Europe, specifically the Yiddish-speaking Jews who perished in Poland and those who emigrated to the U.S.A. [...] While I hope and pray for the redemption and the resurrection, I dare to say that, for me, these people are all living right now. In literature, as in our dreams, death does not exist.<sup>110</sup>

Thus, in his stories in general and in the AN stories in particular, Zinger seeks to eliminate the confines of time and place, even those imposed by man's mortality. Aside from simply bringing stories from the past into his writing, he also defies the distinction between the living and the dead by means of supernatural elements.

## 2.4.2 Supernatural Elements

The AN stories often bring together the living and the dead using not only the mentioning of ghosts and other occultist phenomena, but also an ambiguous perception of reality that precedes any supernatural occurrence. Often the AN displays grave, all-encompassing doubt within his own stream of consciousness, and thus sets the ground for an ambiguously supernatural occurrence. Such occurrences may not seem realistic, had they been described by a narrator with a firm sense of reality. This technique appears already since the first AN story, "Dos feygele" (no. 1). The bird which enters his apartment, bring with it an unusual series of unrealistic assumptions to the AN's mind: אַפֿשר ברענגט דער פֿױגל מיר אַ גרוס פֿון אַ װעזן, װאָס קאָן זיך אַנדערש נישט דער פֿױגל מיר אַ גרוס פֿון אַ װעזן, וואָס קאָן זיך אַנדערש ניכטערקײט, וואָס איך פֿאַרמאָג ווען איך גיי

38

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> I. B. S., "Author's Note" (for *Passions and other Stories*), in: LOA vol. 2, p. 563 [1975]

ארום, איז איצט אויסגערונען. ס'קערט זיך אום דער גלויבן אין שדים, שרעטלעך, לאַפּיטוטן, לאַנטיכער, שוין נישט (p. 121). These assumptions anticipate the story's ending, as the neighbor, a black-eyed woman, knocks on his door and announces that she is the owner of the bird. In the final paragraph the AN notices the date on the calendar lying on his table, and realizes that the date is the death anniversary of a black-eyed woman he knew a long time ago (p. 125). Although the reader receives no clear answers as to the neighbor's true identity and is left pondering whether she is a ghost, the ambiguity of the situation is sufficient for creating an uncanny atmosphere and thus informing the interpretation of the whole story beyond the limits of realism.

A similar uncanniness dominates "Hanka" (no. 44). As the story progresses, Hanka, the AN's half-cousin who hid in an alcove in Warsaw throughout the war and later settled in Buenos Aires, describes herself only half-metaphorically as a living dead: יאָ, כ'בין געלעגן אין קבֿר און אין קבֿר, קריגט מען דאָס ליב און מ'וויל זיך דערפֿון נישט שיידן (p. 80). The AN comments that he had already heard many refugees repeat Hanka's deeply pessimistic words: יענע וואָס זענע וואָס זענשטאַנען בײַ דער שוועל פֿון טויט, בלײַבן טויטע. איך בין אויך אַ טויטע, דעריבער - געשטאַנען בײַ דער שוועל פֿון טויט, בלײַבן טויטע. איך בין אויך אַ טויטע, דעריבער (p. 86). The AN, for his part, implies a certain doubt regarding Hanka's flesh and blood existence, as she suddenly appears and disappears in his hotel room, or in a lecture hall where he is invited to speak. These events coincide with the AN's general lack of trust in his surrounding reality, which culminates in panic as he continues his lecture tour in Argentina: וואָס וואָלט געווען ווען ס'ווײַזט זיך אַרױס אַז מײַן (p. 83). Moreover, the AN, such as Zinger himself, deals with occultist themes in his own literary work: one of his lecture held there is titled "ליטעראַטור און דאָס איבערנאַטירלעכע" (p. 82), and in another event, even though he

.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Also, unlike most AN stories, in "Hanka" the narrator mentions his name, which is Yitskhok in the Yiddish version (pp. 76, 85) and Isaac in the English version (LOA vol. 2, p. 580).

reads out a humorous sketch unrelated to mysticism, the audience relentlessly brings up these subjects, which apparently the AN is known for: יענע נאַכט האָבן די רײַכע ייִדן אין מאַר-דעל-פּלאַטאַ (p. 88).

Zinger promoted his notion of the supernatural also in his meta-poetic essays. In an essay published in the first years of the AN stories and signed by Bashevis – perhaps in order to imply that Zinger intended this text to be a manifesto for his own writing as well – he rejects pure realism, since in his view, it often leads to uninspiring prose: דער רעאַליזם וואָס האָט געזאַלט בארייכערן די ליטעראטור, האט זי אין א זין פֿארארעמט דערמיט וואס ער האט באשטימט באלד פֿון אנהייב אז דאס רעאַלע און דאס דורכשניטלעכע זיַינען אידענטיש. Yet in fact, Zinger does not reject realism entirely, but calls for a new kind of realism, one that would not stick exclusively to naturalism, and instead incorporate the more mysterious parts of reality: - אויב עס דאַרף אַנטשטיין אַ נײַער רעאַליזם אַדער רופֿט אים ווי איר ווילט – דאַרף ער גיין אין דער ריכטונג פֿון דער צײַטונג-כראַניק, פֿון די ביזאַרע פֿאַלן וואַס ווערן געגעבן אין די ווערק פֿון פּסיכיאַטריע, פּסיכאַאַנאַליז, סעקסאַלאַגיע, קרימינאַלאַגיע, אַקולטיזם. צו קאַנען מאַכן דערציילן די סאַמע אויסטערלישע פֿאַקטן, מוז דער שריַיבער מאַכן אַ סוף צו דעם מעטאד פֿון נאַטוראַליסטישן אונטערבעטעכץ און פֿון רעאַליסטישן התנצלות המחבר. ער מוז אפּטאן פֿון זיך דעם ווילדן פּחד פֿאַר מעלאדראַמע און אויסטראכטעניש. 113 Furthermore, he sees his vision of this "fantastic realism" as more truthful, more realistic than any realism that ignores the mystic nature of reality: דער אמת איז אַז אַ שרייבער ווארט אנטלויפֿט פֿון דעם איראציאנאלן אנטלויפֿט פֿון רעאליזם אין ריכטיקן זין פֿון ווארט. 114

\_

יי. באַשעוויס, "ווען דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פּאָר באַמערקונגען וועגן דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פֿאָר באַמערקונגען וועגן דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פֿאָר באַמערקונגען דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פֿאָר באַמערקונגען דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פֿאָר באַמערקונגען דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פֿאָר באַמערקונגען דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פֿאָר באַמערקונגען דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פֿאָר

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Ibid., p. 7

<sup>114</sup> Ibid. (my emphasis). See also Zinger's personal account of the supernatural element as a dominant presence in his life since early age, also published at the same time of the AN stories' emergence: יצחק באַשעוויס, "אַ פֿאָר ווערטער 1962), זו' ביַאַדער (1962), זו' 1962).

Aside from the fact that most AN stories involve some extent of occultism, they often consist of a meta-poetic discussion about the supernatural elements in Zinger's prose as well. I will discuss this point extensively later in this chapter, as I will explain the concept of the *implied corpus*.

# **2.4.3** The Fate of the European Jews

In the author's note to the English translation of his novel Enemies: A Love Story Zinger remarks bitterly: "Although I did not have the privilege of going through the Hitler holocaust, I have lived for years in New York with refugees from this ordeal". 115 Accordingly, in the AN stories the AN never brings stories of living as a Jew under the Nazi occupation other than when they are framed as another character's hypodiegesis. The AN in this case is only a listener these characters can confide in as a fellow Jew, but who has not had the same experience as they did, since he left Eastern Europe earlier. Nevertheless, these hypodiegetic narratives rarely amount to a detailed experience such as Hanka's in the aforementioned story (no. 44). More often, the characters point out their inability to speak about these experiences, as Maks Flederbush in "Di parti" (no. 54; 1976; A Party in Miami Beach, 1979) not only summarizes his story of survival as indescribable in literature, but also implies that there are already enough published stories of these real experiences, which exist outside the realm of literature: אין אוא צושטאנד טוען זיך אויס די אין אוא צושטאנד טוען זיך אויס די אין אוא צושטאנד טוען זיך אויס די אין אוא צושטאנד טוען נשמה האָט נאָך קיינער נישט באַשריבן. [...] ניין, קיין שום גאון וואָלט דאָס ניט געקאָנט

יָאָ, מעמואַרן. אָבער ווער דאַרף זיי? ס'זענען דאָ הונדערטער אַזוינע ביכער, געשריבן פֿון איינפֿאַכע מענטשן, נישט קיין שרײַבער.

115 I.B.S., "Author's Note", in: idem, Enemies: a Love Story, New York, 1972, page unnumbered

In each of the AN stories there is at least one mention of the fate of the European Jews, not only as Hitler's victims but also Stalin's (see, for example, "Di eytse", no. 59; 1981; Advice, 1981, in which the poet Skharye Lentshner sets to the Soviet Union only to be liquidated there with the rest of the Yiddish writers).

The Holocaust is a central event in the AN stories even when it is by no means a part of its fabula; it is rather an event that had a great impact on the AN and his surrounding's world view, so much that it is impossible to think of reality the same way one has thought of it before. This crucial change is often connected to the aforementioned irrational nature of reality according to Zinger (or specifically Bashevis), and the AN tends to mention Hitler and the annihilation of the European Jews whenever he fails to make sense of reality. Even a relatively rational experience such as waiting for his Israeli son who comes for a visit in New York, induces a failed attempt to make sense of the Holocaust: פראביזע פרעפעונג און דעם גאַנצן תוהו-ובֿוהו הערשן פרעציזע פרעכענונג אין דײַטשלאַנד ליגן c'nake sense of the Holocaust: געזעצן. [...] ערגעץ ווו אין די גריבער אין פּוילן וואַלגערן זיך נאָך קופּעס אַש פֿון די פֿאַרברענטע. אין דײַטשלאַנד ליגן איצט די געוועזענע נאַציס אין די בעטן, יעדער מיט זײַן צעטל מאָרדן, פּײַניקונגען, גאַנצע און האַלבע ("Der zun", no. 3, p. 314 in the book edition).

Following this logic, or more accurately, following the attempt to settle between logic and real events that defy logic, it is not surprising that the historic suffering of the Jews often finds its way into the AN stories by means of the supernatural elements. In "Bruder zshuk" (no. 4; 1965; Brother Beetle, 1979) the AN goes through another ambiguously supernatural experience on the roof of a Tel Aviv apartment building, and in the heavy heat and surrounding dirt he is trying to make sense of the State of Israel as a further punishment for the Jews who had not been annihilated in WWII. His friend Ester from Warsaw, who now lives in Israel, mentions earlier in

the story that the concept of life on earth as punishment for sins committed in a different sphere is something she had read in the AN's fiction. Ester also identifies with this concept: כ'האָב פֿון צײַט געלײענט דײַנע זאַכן, כ'האָב גאָרנישט פֿאַרגעסן. כ'האָב אַלע מאָל וועגן דיר געטראַכט, אַפֿילו ווען כ'בין צײַט געלײענט דײַנע זאַכן, כ'האָב גאָרנישט פֿאַרגעסן. די אַז זינדיקן זינדיקט מען אויף אַנדערע וועלטן און געלעגן אין דזשאַמבול<sup>116</sup> און געזען דעם טױט. דו שרײַבסט ערגעץ, אַז זינדיקן זינדיקט מען אױף אַנדערע וועלטן און ...

The most discussed example for an AN story incorporating the Holocaust and the supernatural is "Di kafeterye" (no. 14). The story opens with the AN's description of a Broadway cafeteria, which serves as a meeting place for the *landslayt* of the former Yiddish cultural republic in Eastern Europe. Many of them are also his readers. From the beginning of the story, it appears that the atmosphere of the cafeteria and the daily lives of its frequent guests are immersed in death. This is true also for Ester, 117 one of the AN's readers. She tells him איר זענט מיַן שרײַבער!, and that she had read his work already in Poland and later in the דיֵיטשע קעמפּס (p. 46 in the book edition). Her experiences in WWII determine her current condition, and much like Hanka (in "Hanka", no. 44), she describes herself as a living dead. The fact that the AN incorporates occultism into his work is why she can confide in him regarding a true supernatural experience she had: as she passed by the cafeteria at night, she saw Hitler inside, surrounded by men in white robes and swastika armbands. This event had happened the same night the cafeteria burned down, and it is unclear, especially given the macabre nature of the story since its very beginning, whether it was merely a dream or indeed a supernatural event. The AN cannot offer his reader – neither the fictional Ester, nor Zinger's implied reader – any solution, and the question about the

-

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Zinger's mother Basheva and his brother Moyshe died in Jambul, Kazakhstan, after escaping or being evacuated (See: Treisman, <a href="https://www.newyorker.com/books/page-turner/fiction-this-week-isaac-bashevis-singer-2015-01-26">https://www.newyorker.com/books/page-turner/fiction-this-week-isaac-bashevis-singer-2015-01-26</a>).

<sup>26).

117</sup> Ester is a recurring name in the AN stories, as several others, such as Sonye, Moris and Menashe. It is possible that Zinger used those in order to create a certain type of a recurring character. However, investigating this assumption is outside the scope of this research.

nature of this event remains unanswered at the end of the story. Moreover, the ending of the story opens further questions: Time passes, and the AN hears that Ester had committed suicide, but he is not entirely certain that the man who told him this spoke of the same Ester. Afterwards the AN thinks he may have seen Ester on the street, but this may be another woman, or a ghost. He concludes: יאָ, מתים דרייען זיך אַרום אויף בראָדוויי (p. 71).

This statement ends the story in an ambiguous note: it is unclear whether the AN implies that Broadway, the area where the cafeteria once stood, is literally some kind of purgatory, or if he simply means that the sufferings of these Jewish immigrants consumes their current lives so much that they can be considered as living dead. Jan Schwarz interpreted "Di kafeterye" as a highly pessimistic story about the Jewish immigrants' lives as fully immersed in death, and about Yiddish literature's dying readership. In this scheme, the AN's "literary production becomes part of the same vicious circle of passivity, forgetfulness, and death that characterizes his Yiddish readers in the world", as he turns his encounter with Ester into literary material. Unlike Schwarz, I believe it is necessary to view the historical and cultural context of the story not only in light of its supernatural elements – which mostly intensify its macabre reading – but also its interaction with the meta-poetic level of the story. I will discuss this aspect in the next chapter, in the context of the *implied corpus*.

#### 2.4.4 Love and Sex

The prominence of romantic affairs in prose is not exclusive to Zinger's writing, but rather some of its uniquely erotic turns had led to his salient (and often negative) reputation among Yiddish literati. Some critics were outraged by the explicitness of his fiction, which was considered even

1

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Schwarz 2001, p. 114

pornographic at the time, and deemed it unfitting neither as appropriate reading material for the Yiddish readership, nor as a reliable description of Jewish life: ווי אַ אַפּונג פֿון אַ ווי אַ זוי קען מען עס מסביר זײַן אַזאַ מין דער ייִדישער ליטעראַטור און מענטשן זאָלן נאָך רעדן וועגן דעם ווי אַ שאַפֿונג פֿון אַ קראַנקהאַפֿטיקײט אין דער ייִדישער ליטעראַטור און געדאַנקען ניט נאָר פֿון שדים, נאָר אויך פֿון די This critique, published by Yosl Kohn in 1962, was titled קען מען עס איבערזעצן אויף ייִדיש, which indicates how foreign this kind of fiction appeared within Yiddish literature. This rejection of the Bashevis-Varshavski prose was one of the main reasons for his rejection as a serious Yiddish author by other prominent Yiddish literati. Even before Zinger became widely popular among English readers, it seemed that he was often excluded from Yiddishist circles not for pandering for a non-Jewish audience, but for conceptual and artistic differences, most likely connected to the subject of sexuality in his work as well. 121

Zinger's controversy with other Yiddish authors and critics was not reflected directly in the AN's character, but rather within meta-poetic statements within the AN stories, which can be interpreted as implied answers to his harsh critics. Perhaps for this reason Zinger attempted to distance the figure of the AN from the implied author immediately connected to him, or simply express his counter-criticism through the speech of other characters. For example, "The Interview" (no. 62; 1983; unavailable in Yiddish) follows the young AN's encounter in prewar Warsaw with a poet named Machla Krumbein, who published a book of erotic poems titled *The Naked Truth*. She tells the AN she knows that the Yiddish Writers' Club would not accept her for

\_\_

יז (מאַרץ-אַפּריל 1962), ז' 32 (מאַרץ-אַפּריל 1962), ז' 32. See also a critique printed almost two decades later on one of the English story collections, still condemning the issue of sexuality in his work: אליהו שולמאַן, "ניַיע זאָמלונג דערציילונגען אויף ענגליש פֿון י. באַשעוויס זינגער", פֿאַרווערטס, דעצעמבער 2, 1979, זז' 6, אליהו שולמאַן, "ניַיע זאָמלונג דערציילונגען אויף ענגליש פֿון י. באַשעוויס זינגער", פֿאַרווערטס, דעצעמבער 2, 1979, זז' 6.

Elyezer Kuperman expressed another negative critique of Zinger's prose on similar grounds, and referred to him as Bashevis-Varshavski: 100-96 (סעפטעמבער 1967), זו' 1967), אליעזר קופערמאַן, "גוזמאָות", זיִין 13, נומ' 50 (סעפטעמבער 1967).

אין פרעסע אין דער ייִדישער פּרעסע אין דער געשיכטע פֿון דער ייִדישער פּרעסע אין אין: הנ"ל, דער גיַיסט פֿון פֿאָרווערטס: מאַטעריאַלן צו דער געשיכטע פֿון דער ייִדישער פּרעסע אין 233 מאַטעריקע, ניו-יאַרק, 1954, ז' 233

her scandalous poetry (LOA vol. 3, p. 330), which printers as well as bookstores had already refused to accept (p. 334). However, the "naked truth" she exposes in front of the AN in her temperamental hypodiegetic narratives is not salacious in its essence, but violent. In her monologue she also criticizes writers of fiction as misrepresenting the truth about love: "I had begun to read novels, and realized the writers were all brazen liars. They kept on beating around the bush and they never came to the point. They babbled without end about love. There is no love" (p. 331). Krumbein's view in "The Interview", expressed through a hypodiegetic narrative, coincides with Bashevis' articles on realism as a literary genre that should be based on facts – even when the facts are confusing or raise discomfort – rather than maintaining literary conventions of what appears truthful. 122

In "Di avanture" (no. 36; 1971; The Adventure, 1974) the erotic element emerges as Ana, the wife of a printer who prints a new literary journal the AN edits, offers the AN to become her lover. She explains that her husband had decided that he would be an appropriate choice for this role because of the erotic content of his literary work:

?פֿאַר װאָס האָט ער אױסגעקליבן מיך

איר האָט זענען וואָס זענען אייר האָט איר האָט איר איַיבן...]...] איר האָט דערמאָנט אין אײַערס אַ סקיצע אַז איר האָט גערן פֿרױען װאָס זענען עלטער...ן אײַר [...] אייר איַיער שרײַבן... [...] אייר אָט דערמאָנט אין אײַער אייער פֿרױען װאָס זענען אייר (p. 44).

Although the story is titled "Di avanture", Ana's suggestion involves a lot more than embarking on a sexual adventure. She tells the AN that the idea of taking a lover is in fact a way to cope with the loss of their son. As the AN considers the offer, the supernatural element emerges: the dead son appears in his dreams, and the fear it raises in him, along with the general discomfort

46

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Bashevis 1961. See also: ,(1944 פֿעברואַר 1944), נומ' 2 (פֿעברואַר 1944), אָנשױונג", **די צוקונפֿט** 49, נומ' 2 (פֿעברואַר 1944). זז' 115-111

regarding the offer, cause him to swear by the Bible that he would not become Ana's lover. Instead of straightforwardly rejecting her, the AN resorts to avoiding the couple altogether, even if this would cost him the publication of the literary journal. Like many other stories by Zinger, among them AN stories as well, the theme of unfaithfulness and love triangles arises. However, the fact that it arises as a result of the AN's writing but is not put into practice, could function as an answer to critics such as Kuperman, who believe that stories with sexual content may corrupt the Yiddish readers. <sup>123</sup> In addition, the course of events here, which perhaps develops contrary to the readers' expectations as it is contrary to the content of the AN's work, is a signal that the protagonist-narrator, the implied author and certainly the real author are not to be confused.

What is common to all of the abovementioned thematic characteristics of the AN stories is that Zinger deals with all of them *from a meta-poetic point of view*. After several brief comments on the language in these stories, I will further develop their meta-poetic aspects using a narratological analysis.

### **2.5** Language

The AN's Yiddish, mostly as he is commenting on the extradiegetic level but also in the intradiegetic one, is rather neutral in comparison with the hypodiegetic narrators. His language is embedded in traditional Jewish upbringing, but its simple syntactic structures and use of clear terms – even for ambiguous concepts, such as יצר-הרע or is intelligible also to readers who were never *kheyder-yinglekh*. As to the English versions, the AN's language can be described similarly; in English as in Yiddish, the AN does not attract excessive attention as a

.

<sup>123</sup> באַ זנות פֿון זנות אים אין דערפֿירן אים אין דערפֿירן דאָס צום ייִדישן מענטש, מיט דערפֿירן ער [באַשעוויס-וואַרשאַווסקי] אפּליקירט ער [באַשעוויס-וואַרשאַווסקי] מיט פֿערווערזיע (Kuperman, p. 98).

dramatized narrator, since he only appears as such – although he is often a homodiegetic narrator, i.e. narrating events which occurred to himself, his narratees (which, in this case, are identical to his implied readers) are undramatized as characters in the story and therefore his narration is undramatized as well.<sup>124</sup>

The case is different with regards to the hypodiegetic narrators. These are mostly his readers, who encounter the AN and identify him as a suitable narratee for their personal stories, but also fellow Yiddish writers. Their dramatized speech often represents oral storytelling and resembles other, non-AN stories, which include dramatized narrators. For example, the phrase איצט הערט א recurs in stories set in the Old World with no extradiegetic narrator such as "Di nodl", 126 but also in AN stories such as "Ir zun" (no. 38; 1972; Her Son, 1973) and "Moris un Timna" (no. 55; 1976; Morris and Timna, 2004).

The AN tends to refer the reader's attention to the hypodiegetic narrators' Yiddish speech as part of their overall characterization. For example, the reader who phones the AN in "Der sod" (no. 63; 1983; The Secret, 1985) speaks אַ זאַפֿטיקן ייִדיש מיט אַלע טענער און בײַטענער פֿון די לובלינער קאַנטן.

The AN stories set in America are naturally full of Anglicisms. These are especially prominent in the hypodiegetic narrators' speech, such as Sam Palka's in "Eyn emese libe" (no. 42; 1973, Sam Palka and David Vishkover, 1974). This character's monologue combines many English words,

between facts and fiction in both genres (Miller 1985, p. 100).

יצחק באַשעוויס-זינגער, "די נאַדל", אין: הנ"ל 1975, ז' 108 יצחק באַשעוויס-זינגער, "די נאַדל", אין

David G. Roskies expressed a negative view of this "neutrality" in the AN's speech: "The syncopated and sententious folk speech of the Old World storytellers is absorbed by the rambling newspaper copy of Yitskhok Warshawski [...] – folk speech and news speech become the undifferentiated English of one 'I. B. Singer'" (Roskies, p. 304). David Neal Miller also identified a dissolving of the borders between reportage and fiction, however not as a characteristic of Bashevis, Varshavski or Segal's language but as a result of the blurred lines

<sup>125</sup> See also Shmeruk's comment: "In this series of monologues of contemporary Jews, which take the form of confessions made to the author-narrator, there is a great deal of linguistic and stylistic variety" (Shmeruk 1986, p. 114). In fact Shmeruk had already applied the distinction between narrative levels in his research on the monologue techniques in Zinger's fiction, however his conclusions were mostly related to Zinger's style didn't include an in depth literary interpretation, as I hope to accomplish in Chapter 3.

which indicate a high degree of integration for a Jewish immigrant (דזשולער, פּראָספּעריטי, p. 95) with the usual lively Yiddish speech. Furthermore, Sam Palka's hypodiegesis on his lover Khane-Bashe marks him as highly susceptible to the language of the Old World: זי רעדט (p. 98). In the English translation of this story and others there is no way to reflect the degree of integration of these characters by means of dramatized speech.

Stories taking place in the State of Israel occasionally reflect Modern Hebrew speech, as well as its uncanniness to the AN's ears. In "Bruder zshuk" (no. 5) the AN encounters a passerby on the street in Tel Aviv and addresses him in English, and the passerby says "דבר עברית" as out of ideological rejection of foreign languages.

Finally, it is necessary to discuss the meta-poetic aspect of language in the AN stories as it emerges when describing the act of writing and its result. It is often described using pejorative language, both by the AN and by other characters, as נאַטשקען ראָמאַנען ("Di parti", no. 54) ("Di avanture", no. 36, pp. 40-41) and Yiddish authors can be named שרײַבערלעך (Ibid., p. 40). The English versions also reflect the same belittling approach toward the act of writing by using the expressions "our pretentious writings" ("The Adventure", no. 36, LOA vol. 2, p. 796), "little scribblers" (ibid, p. 797), "to scribble novels" ("A Party in Miami Beach", no. 54, LOA vol. 3, p. 73).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> The passerby is elderly in the English version. He is also further described in English as a much more pleasant figure than in the Yiddish version: "There was fatherly reproach in his eyes, embedded in shadow, as if he knew me and had guessed my plight" (LOA vol. 3, p. 112).

### **Chapter 3: Narratological Analysis**

## **3.1** The Implied Author vs. the Narrator

According to Wayne C. Booth's distinctions, <sup>128</sup> an undramatized narrator, is generally identical to the implied author, which is the real author's authorial persona as it is constructed by the reader. A narrator who reaches the minimal degree of intradiegetic and homodiegetic narration by referring to himself as an "I", on the other hand, qualifies as a dramatized narrator. Following these definitions, one can safely say that all of the AN stories are told by a *dramatized* narrator, and not by the *implied author*, whether it is Yitskhok Zinger, Yitskhok Varshavski or Yitskhok Bashevis Zinger, who were known among Yiddish readers, or Isaac Bashevis Singer, as he was uniformly presented to and constructed by Zinger's English readership.

The problem arises when the narrator is described using many details that are publicly known about the implied author. In this case, the most prominent of all is him being a Yiddish author living in America. Very few stories mention the AN's name, as if to maintain the ambivalence regarding the differentiation between the implied author and the narrator. In "Hanka" (no. 44) the AN introduces himself twice as "Yitskhok" (pp. 75, 85), 129 and in "Der madrekh" (no. 19; 1968; The Mentor, 1970) the AN mentions that the Jews he knows from Jadow call him "Itche" or "Itche the rabbi's" and that he has a pen name which the Warsaw Jews call him by (LOA vol. 2, p. 85). However, this is a rare example of self-reference. It is important to note that the AN never refers to himself as Bashevis, nor as Zinger, as if to always maintain a degree of separation

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> See: Chapter 1, pp. 24-25 here

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> In English: "Isaac" (LOA vol. 2, p. 580).

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> I did not have access to the Yiddish version of this story.

between the author signed on the stories, while, at the same time, revealing clear autobiographical elements in texts that are unequivocally presented as fiction: They either appear in the Yiddish press with the subtitle *dertseylung*, or in English story collections, that are visibly separate from Zinger's autobiographical volumes. Another story, which signals Zinger's wish to distinguish his authorial persona as implied author from his own personal identity, introduces the AN as Varshavski ("Antloyf fun tsivilizatsye", no. 40; 1975; Escape from Civilization, 1972). Although it is tempting to assume so, in this case Zinger did not create an identity between the implied author and the AN – this particular story is not signed by Yitskhok Varshavski, but by Yitskhok Bashevis Zinger.

In several stories the AN's name is mentioned, but it is different than the real author's or the implied author's name. For example Moris in "Die psikhishe rayze" (no. 53; 1976; The Psychic Journey, 1976), Menashe in "Di parti" (no. 54) and the nickname Loshikl in "Der manuskript" (no. 51; 1975; The Manuscript, 1979). In "Di avanture" (no. 36) the AN's character is unmistakably based on Zinger himself and what the reader constructs as the implied author Yitskhok Bashevis: he is a young author and an anonymous editor of a literary journal in prewar Warsaw. However, the name of the AN is only mentioned once, as the wife of the printing shop's owner, who is also responsible for the printing of the literary journal, invites the AN to their home. During this scene, the wife calls the AN הער גרײַנדינגער (p. 42), the same name as the AN in the novels *Neshome-ekspeditsyes* and *Farloyrene neshomes*. The same Ahren Graydinger is evoked in "Die kafeterye" (no. 14), as the AN mentions that his *landslayt* at the

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> In the Yiddish version the journal is unnamed, and is only described as אָן אָנפֿענגעריש זשורנאַלעכל (p. 40). In English its name is *Sproutings* (LOA vol. 2, p. 796).

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Perhaps the name was misprinted in the Yiddish version of the story, since the name of the character in the novels is Graydinger and not Grayndinger. Also, in the English version of the story the AN's name is David Greidinger (as opposed to Ahren Graydinger in the novels), and he mentions it himself at the very beginning of the story (LOA vol. 2, p. 796).

cafeteria greet him by saying "Hello, Aaron!". However, this name appears only in the English version of the story (LOA vol. 2, p. 68).

As I mentioned in Chapter 2, in some AN stories there are only few details that disclose the similarity between the implied author and the narrator, however the fact that there are no other details which conflict with this notion is enough to determine their resemblance. This is the reason why scholars have commonly read the AN stories (as well as the novels) either as autobiographical or as semi-autobiographical writings<sup>133</sup> and did not analyze them using literary theories adequate for fiction. One may call this misinterpretation, or mishandling of the AN stories fiction, *The Autobiographical Fallacy*, borrowing Dan Miron's use of New Criticism terminology in his book *A Traveler Disguised*. Miron coined the terms "The Pseudonym Fallacy"<sup>134</sup> and "The Folkstip Fallacy"<sup>135</sup> to demonstrate how the character, narrator and authorial persona of Mendele Moykher Sforim was misunderstood as a direct representation of the author S. Y. Abramovitch. According to Miron's conclusions, it is important to regard the *real author*, Yitskhok Zinger, as separate from the *implied author*, i.e. the authorial persona he developed since the first stages of his career as Yitskhok Bashevis, later as Yitskhok Bashevis and Yitskhok Varshavski as well, <sup>136</sup> and finally as Yitskhok Bashevis Zinger, his synthetic pen

\_

<sup>133</sup> For example, Edward Alexander mentioned in an introductory book about Zinger's oeuvre the AN stories as "thinly veiled segments of autobiography" (Edward Alexander, *Isaac Bashevis Singer*, Boston, 1980, p. 139). I would argue that Janet Hadda's choice to analyze the stories merely from a psychodynamic perspective derives as well from a reduction of the stories to their autobiographical dimension (Hadda 1985). See also, regarding *Neshome-ekspeditsyes* and *Farloyrene neshomes*: Novershtern, pp. 178 -197; זיי שפורן פֿון זײַן די שפורן פֿון זײַן אַראַפֿיע", די גאָלדענע קייט 115 (1985) 115 אויטאָביאָגראַפֿיע", די גאָלדענע קייט.

As mentioned, Shmeruk had dealt with the AN stories in his 1986 article about the monologue technique in Zinger's short fiction, where he described the AN stories as "quasi-autobiographical". However, he applied literary theories in his research and did not analyze them as mainly autobiographical (Shmeruk 1986, pp. 112-114).

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Miron 1996 [1973], pp. 130-168

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Ibid., pp. 169-202

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> It is debatable whether D. Segal should also be included as one of his familiar authorial personas that are connected with him, the real Yitskhok Zinger, but not identical to him. This question depends on the extent in which the readers knew who is the writer behind the pseudonym D. Segal. As Novershtern remarks, already in 1954 Hillel

name, which followed the English publications as Isaac Bashevis Singer. And, of course, it is necessary to set apart these various implied authors from the various narrators in Zinger's stories, even as implied author and narrator seem interchangeable.

Zinger admitted that although Bashevis and Varshavski were initially separate authorial personas, they later became interchangeable. However, this fact is not evidence that the border between different levels of narrative communication were also obscure in his writing. In an interview Zinger remarked: "A pen name is very important for a writer. It is a different kind of ego. It is a kind of second personality". 138

It is possible that Zinger's wish to write about real experiences in a fictional context led him to include in the AN stories many details which invite the reader to connect the first-person narrator to the actual Zinger, while some details contradict "publicly-known facts about Singer's person and oeuvre". For example, the abovementioned "Der madrekh" (no. 19) includes Zinger's childhood nickname, important dates from his biography and other true pieces of information about him, but Bilgoray, the town in which he lived with his mother and his brother Moyshe before moving back to Warsaw, is replaced with Jadow. Other stories include only true details about the AN, except for his name.

It is true, however, that the AN stories blur the distinction between the autobiographical and the fictional. First, they often contain meta-poetic statements on this matter, such as in the story "Shkheynim" (no. 38; 1972; Neighbors, 1972). The AN's neighbor, Moris Terkeltoyb, the

Rogof had confirmed that D. Segal's are in fact written by the same person who publishes as Bashevis, but this confirmation had been overlooked for years, at least by scholars (Novershtern, p. 643).

53

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Quoted in: Shmeruk 1986, p. 108

Marshall Berger and Bob Barnhart, "A Conversation with Isaac Bashevis Singer", in: Irving Malin (ed.), *Critical Views of Isaac Bashevis Singer*, New York, 1969, p. 33.

"אמתע פּאַסירונגען" שרייבער פֿון די "אמתע פּאַסירונגען" שרייבער פֿון די "אמתע פּאַסירונגען" אויסגעטראַכט אויסגעטראַכט; however the AN assures his implied reader: אויסגעטראַכט אוען איך האָב געלייענט "די אמתע. Here the non-fiction which the AN's colleague claims to be fiction, turns out as truthful. At the same time, ער האָט אַפֿילו זיך נישט געשעמט צוצושרײַבן צו זײַן צו זײַן צו זײַן אין דער וועלט-ליטעראַטור. ביאַגראַפֿיע פֿאַקטן גענומען פֿון ראַמאַנען אין דער וועלט-ליטעראַטור.

Second, in some texts the different publication circumstances of the Yiddish and the English versions may effect these distinctions, and the view of the AN stories in Yiddish and in English as one, though double corpus, may complicate them.

In my bibliographical research I have noticed the phenomenon of publishing certain texts as memoirs in the Yiddish press, and later republishing them as fiction in English magazines and in book form. The story "The Missing Line" (no. 72; 1988), published in book form only in English, is in fact an adaptation of one chapter in the memoir series Figurn un epizodn fun literatn-fareyn, which was published in the Forverts between 1979 and 1980. The original Yiddish text was published as part of the chapter "Shrayber analfabetn", and continues another story of a strange coincidence in the Yiddish printing business: איצט אַן עפּיזאָד װאָס האָט אױך אױסגעזען. In the next paragraph Zinger introduces the protagonist of this real story, Yehoyshue Gotlib: איינער פֿון די עלטערע און חשובע זשורנאַליסטן אין שרײַבערקלוב איז געװען ד"ר יהושע גאָטליב. גאָטליב האָט לאַנגע צרטיקלען זענען געוואָרן ייִברן געשריבן אין "הײַנט". ער איז געווען אַ ציוניסט [...] געהאָט אַ געפֿיל פֿאַר הומאָר און זײַן פֿרײַטיקדיקער פֿעליעטאָן.

1

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> This information doesn't appear in Roberta Salzman's bibliography nor in the notes to the LOA edition.

The English adaptation of this real story was presented as fiction in its first publication in the *Partisan Review*<sup>141</sup> and shortly afterwards in book form, in the story collection *The Death of Methuselah and Other Stories*. In the English version there are clear signs of adapting the text from non-fiction to fiction: In the beginning there is an additional descriptional paragraph, in which the AN conveys the atmosphere of a late night at the Yiddish Writers' Club in Warsaw. The hypodiegetic narrator in the English version is the same Joshua Gottlieb, only presented differently: "the main feuilletonist of *The Haint* [...] president of the journalists' syndicate, a doctor of philosophy" (LOA vol. 3, p. 687) etc. Both descriptions match the real Yehoyshue-Heshl Gotlib's biography. 142

The setting implies that the AN was created in the image of young Zinger, and yet, he still gives away some hints about his age and place in the Warsaw literary scene: "He would not have invited a beginner like myself to his table, but there was no one else available at this hour, and he liked to talk and tell stories" (Ibid.). In the Yiddish version there is no setting for the story, as it is already dramatized as a memory of the real author. Only at the end of the memoir episode in Yiddish does Zinger mention hearing the story directly from Gotlib: ווען גאָטליב האָט מיר דערצײלט די Yiddish does Zinger mention hearing the story directly from Gotlib: ווען גאָטליב האָט מיר דערצײלט די דערציילט די דערציילט די ערליגיעז-פֿילאָזאָפֿישער שטימונג און איך האָב געזאָגט צו אים: ערגעץ ווו וועלן געלעזט ווערן א סך פֿון די רעטענישן וואָס זעען אונדז אויס הײַנט צו טאָג אומלייזבאַר. ד"ר גאָטליב האָט געטאָן אַ שמײכל און געזאָגט: In the English version, however, Zinger further developed the dialogue about the supernatural between Gottlieb and the young AN (LOA vol. 3, p. 692).

.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Isaac Bashevis Singer, "The Missing Line", *Partisan Review* 55, No. 2 (Spring 1988), pp. 205-210. Available online: http://www.bu.edu/partisanreview/books/PR1988V55N2/HTML/files/assets/basic-html/index.html#159 (Retrieved November 5, 2017). One can infer that "The Missing Line" was published as fiction from its publication along with "The Last Gaze", a story told in the third person, and therefore more obviously fictional.

אַלוועלטלעכער ייִדישער קולטור-קאָנגרעס, "גאָטליב, יהושע-העשל", אין: ל**עקסיקאָן פֿון דער נײַער ייִדישער ליטעראַטור**, צווייטער 18-16 באַנד, ניו-יאַרק, 1958, זז' 18-16

"Vanvild Kava" (no. 58; 1980) is a similar case, although here the text was not significantly adapted as in "The Missing Line". In the same 1979-1980 Forverts series, the chapter "Vanvild-Kave" opens rather casually: איר האב פֿריַער דערמאנט וואַנווילד-קאַווע און עס איז כּדאי וועגן אים צו שרײַבן. 143 The English version, which was published as a fictional story in *The Atlantic* in 1980 and later in the 1982 volume The Collected Stories of Isaac Bashevis Singer, opens with a more meaningful tone: "If a Nobel Prize existed for writing little, Vanvild Kava would have gotten it" (LOA vol. 3, p. 260). The opening of the Yiddish version approaches the implied reader of Zinger's regular Forverts' contributions, while the English one is perhaps a reminder that the majority of Zinger's readership in this language knows him primarily thanks to his acceptance of the Nobel Prize in 1978. Otherwise the text had not gone through many changes in his English version. Unlike "The Missing Line", the narration was not further dramatized as a hypodiegesis, of which the AN is the narratee, but rather it is focused on the intradiegetic and mostly homodiegetic narration of the Zinger-like AN. 144 One minor change is worth mentioning here: The title of the memoir chapter in the Forverts is titled "Vanvild-Kave", and the makef indicates the compound of the pseudonym (Vanvild) and the real Shloyme-Leyb Kava's last name, whereas in English the title "Vanvild Kava" seems like a first and a last name. This difference shows that the Yiddish implied reader may know which historical figure Zinger is referring, while for the English implied reader Vanvild Kava may as well be a fictional character, just as Bilgoraj could just as well be a fictional place name.

.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Perhaps Zinger means his writing on Kava in a previous autobiographical series called *Fun der alter un nayer heym*, which he published under the pseudonym Yitskhok Varshavski between 1963 and 1965 (The parts about Kava appear in: 1964, 15, מֵי 1,5).

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Also, much more than in "The Missing Line", the AN gives away details that help the implied reader identify him with the implied author: the fact that he is I. J. Singer's brother (p. 260), his leaving for America in 1935 and publishing *Der sotn in goray* in the same year (p. 267) etc.

In these two examples the different publishing circumstances in each language, and the different genres assigned to the texts, result in a different narrative structure. Therefore they require a different narratological analysis: The serialized memoirs in Yiddish have no narrator, but only a real author; whereas the English versions, published as fiction in magazines and short story collections, have an AN, which is clearly based on the implied author. In the English versions there is no final indication of its connection to the real author. In addition, since these versions are presented as fiction, the question regarding the truth value of the text is irrelevant, whereas in the Yiddish version such a question never arises, since it's already answered by its framing as memoir. It is likely that Zinger chose to publish these two texts as fiction because their enigmatic content fits a genre in which the truth value of the text is inherently obscure, and thus fits the rest of his fictional ocuvre, which is mostly embedded with supernatural elements. <sup>145</sup>

#### **3.2** Narrative Levels

As I've already shown in the thematic characterization of the AN stories, the hypodiegesis is a prominent component in their structure. Their function <sup>146</sup> with regard to the higher, intradiegetic level is usually the *actional* one, since often the main event in the story is the act of narration by a character other than the AN, whether it is an acquaintance in prewar Warsaw such as Berger in "Petsh" (no. 10; 1966; The Bond, 1985) or an avid reader of the AN in the second half of the twentieth century such as the stranger in "Koykhes" (no. 11; 1966; Powers, 1967). In these cases the hypodiegetic level is in fact more important than the intradiegetic level, which mostly provides a dramatic frame for the act of narration and positions the AN as a narratee.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> See Chapter 2 here, pp. 38-41. There may be other interesting phenomena to be discovered in the context of publishing circumstances and their effect on the narrative structure and narratological analysis. However, as I mentioned in the introduction, the AN corpus requires a more comprehensive bibliographical research, which I could not conduct here.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> See the functions of the hypodiegetic narratives according to Rimmon-Kenan in Chapter 1 here, p. 27-28.

Although some hypodiegetic narratives have an *explicative* function, the ambiguous quality of the AN stories that makes them suitable for the definition of fantastic realism problematizes their interpretation as simple "explanations". For example, the hypodiegetic narrator Maks Blendever in "Matones" (no. 61; 1983; Gifts, 1985) tells the AN about his wife's old obsession with sending gifts as an explanation to the bottle of wine the AN surprisingly received from her, but he concludes that his wife's story may always remain a mystery: מֵינער נישט אויפֿקלערן. The *thematic* function, which constitutes an analogy between narrative levels, is never overtly present in the AN stories; in general, there is not enough information about the AN's intradiegesis to connect him to the content of the hypodiegesis when there is one. Stories with no hypodiegesis, or with no significant hypodiegetic level, can be divided into two categories: stories in which the AN is *homodiegetic* and takes part in the events that he narrates to a degree that there is no place for another subordinate narrator (such as in "A tog in kuni ayland", no. 32 or "Aleyn", no. 2); or stories in which the narrator is *heterodiegetic* to a degree that he is always to the stories in the stories in the stories are always in the

to a degree that there is no place for another subordinate narrator (such as in "A tog in kuni ayland", no. 32 or "Aleyn", no. 2); or stories in which the narrator is *heterodiegetic* to a degree that he is almost extradiegetic, had he not been dramatized as a narrator that at least speaks in the first person and tells about past events from personal knowledge or memory. These are stories strictly about other characters, such as the abovementioned "Vanvild Kava" (no. 58) and "Der bashuldiker un der bashuldikter" (no. 64; 1983; The Accuser and the Accused, 1988), in which the AN recollects a rumor one Yiddishist had spread about another.

"Di temes" (no. 6) is an unusual example for a story in which the hypodiegesis is told by the AN himself. Since this hypodiegetic narrative – the development of a new story by the AN about Moris Krakover, a Communist who sees a ghost at a peace conference – is defined as fictional, one can say that it corresponds *thematically* with the intradiegetic narrative, which consists mostly of the AN's recurring dream about being trapped in a dark, haunted basement. Unlike

other AN stories, the hypodiegesis in "Di temes" is undramatized and heterodiegetic. This narrative situation is enabled by the fact that the hypodiegetic narrator's role is taken by the intradiegetic narrator. The possibility of a two-layered narrative situation that is almost entirely exclusive to the narrator's mind has to do with his characterization as an author. In this story, as well as in other AN stories with a more conventional structure, it appears that the presence of a narrator who is an author by profession is ideal for shaping a narrative structure of a fictional story within a fictional story.

# **3.3** The Implied Corpus

Following the brief discussion on "Di temes" and the connection between its unique structure and the literary occupation of the narrator, I would like to introduce another narratological concept that is necessary when discussing a narrative focused on author figures: the *implied corpus*. This term applies to the mentioning of the literary production of an author figure in the story and specifically when the content of his work plays a part in the narrative, either when the author figure is placed at the narrator's position, or when one of the other intradiegetic characters is (also) an author.

The notion of the implied corpus cannot be understood without referring to the participants of the narrative communication, in particular the *implied reader* and the *narratee*, as I will show in this sub-chapter. At least in Zinger's AN stories, I would argue, *the implied corpus constitutes a separate narrative level* parallel to the hypodiegesis, and no less important. At the same time, the implied corpus belongs to the *extradiegetic level*, because it refers to a text that precedes the narration of the intradiegesis.

A few examples may clarify this notion, as well as illustrate which parts of Zinger's own corpus he chose to reflect via the AN. "Di kafeterye" (no. 14) exemplifies how the implied corpus interacts with the events of the intradiegesis, as Ester, the AN's reader who reflects Zinger's implied reader, evokes the content of his literary production: דאס וואס כ'וויל אייַך דערציילן וועט אייַך אייַ אייַב מ'קאַן איַיך (...] אין דער לעצטער מינוט, איז מיר איַינגעפֿאַלן אַז אויב מ'קאַן איַיך נישט פֿאַרטרויען אַזאַ זאַך, דעמאַלט איז איבערהױפּט נישטאַ צו וועמען צו רעדן. כ'לייען איַיערע ווערק און ווייס אַז איר האָט אַ חוש פֿאַר די גרויסע מיסטעריעס (p. 62). Here the implied corpus is used by Ester as a hypodiegetic narrative that functions *explicatively*, as a reason for choosing the AN as a suitable narratee for her own, supernatural hypodiegesis about witnessing Hitler and his helpers in the Yiddishists' cafeteria. In this respect, the implied corpus functions at the *intradiegetic level*. Its function at the extradiegetic level, the evoking of an implied corpus that is indisputably fictional in a story in which the narrator is also an author, marks the current narrative, i.e. the intradiegesis, as something less fictional than the implied corpus. In this way, the truth value of the intradiegesis becomes greater once it is compared to the implied corpus, which is part of the extradiegetic level, and thus intensifies the ambiguity of the story's fabula: Was Ester indeed a ghost, as the AN implies at the end of the story? Was her nightly vision of Hitler the cafeteria genuine? These questions seem even more complicated once "Di kafeterye" is characterized as a rather realistic story as compared to the AN's implied corpus.

In a previous passage, the AN describes his frequent encounters with his readers at the cafeteria: זיי זענען צוגעקומען צו מיר, זיך פֿאָרגעשטעלט, מיך געלױבט און באַלד זיך גענומען מיר פֿאָרהאַלטן אַלערליי זינען צוגעקומען צו מיר, זיך פֿאָרגעשטעלט, מיך געלױבט און באַלד זיך גענומען מיר פֿאָראַלערונגען ליטעראַרישע זינד: כ'האָב מיך ווידערגעשפּראָכן אין מײַנע אַרטיקלען; כ'האָב איבערגעטריבן אין מײַנע שילדערונגען פֿר פֿראָפּאַגאַנדע. טייל פֿון סעקס; כ'האָב געשילדערט ייִדן אַזױ, אַז די אַנטיסעמיטן וועלן דאָס קאָנען אױסנוצן פֿאַר זײערע פּראָפּאַגאַנדע. טייל (p.

54). This quote reflects known facts about Zinger's self-perception as an author, his familiarity with his readers and his acceptance among critics, which I have discussed in detail in the historical background<sup>147</sup> to this thesis and in the thematic characterization of the AN stories. <sup>148</sup> It also summarizes key aspects of the AN stories, such as the daily encounter with the readers and the reflection of Zinger's implied readers as characters in the AN stories and the AN's frequent role as his readers' narratee, specifically when their stories are related to the historical suffering of the European Jews.

In "Di forlezung" (no. 8; 1965; The Lecture, 1967) the implied reader emerges as the AN's connection to the Old World: As the AN is stranded near the Canadian border due to a snow storm on his way to give a lecture in Montreal, he is invited to stay for the night at the poor home of his two devoted readers, a mother and her daughter who had read his work already in the D.P. camps: מיר האַבן אײַך געלייענט נאַך אין די קעמפּס. נאַך דער מלחמה האַט מען אונדז גענומען שיקן ליטעראַטור און איך האָב זיך אָנגעשטױסן אױף אײַיערס אַ זאַך. כ'געדענק שױן נישט װי זי הײסט. כ'לײען איבער און ס'װערט מיר - - איך האָב געפֿונען אָן אוצר... דאָס זענען געווען מײַנע ווערטער. [...] איך האָב געפֿונען אָן אוצר...

In this story, the fictional work of the AN is not the significant part of his implied corpus, but rather the lecture he is supposed to give: אַן אַפּטימיסטישער רעפֿעראַט װעגן דער צוקונפֿט פֿון ייִדיש. He is looking forward to his lecture with discomfort and fear that he is being ungenuine: די פֿארלעזונג, וווּ איך זאַג צו ייִדיש אַ הערלעכע צוקונפֿט, האָט מיך אויך געמאַטערט. וואַס בין איך דאָס געוואָרן מיט אַ מאַל אַזוי האַפֿערדיק? ייִדיש גייט אונטער פֿאַר מײַנע אויגן. During the night at the mother and daughter's home, the AN reveals that he had lost the manuscript of this lecture. "The future of Yiddish" is lost in more ways than one in this story: Soon after, the mother is found dead in her sleep. This sudden death

See Chapter 1, pp. 22-23
 See Chapter 2, pp. 37-38

makes the AN give in to uncertainty and bottomless doubt: וועט אויפֿשײַנען? האָט אויפֿשײַנען? האָט אויפֿשײַנען די זון מער נישט אויפֿשײַנען? עונע קאָסימשע קאַטאַסטראָפֿע, וואָס דייוויד יום האָט געשילדערט ווי אַ טעאָרעטישע He comes back to his senses only later, when he realizes that at least his US citizenship papers were not lost. These papers, which establish the AN's safety in the New World, replace the lost manuscript of the lecture. The lecture on the future of Yiddish served as an implied corpus, thematically characterizing the intradiegetic event of his reader's death. Although the loss of the manuscript is a clear symbol of the demise of Yiddish literature's entire readership, perhaps the reliance upon the US citizenship papers as a textual anchor of a safe existence in the New World can be interpreted as marking the shift toward a literary production in Yiddish that can sustain itself even after the annihilation of its place of origin.

Interestingly, in other stories which take place within the Yiddish postvernacular cultural sphere, the AN appears as other characters' connection to the Old World. For example, in "Moris un timna" (no. 55), one of the AN's old and forgotten friends tells him that he still reads his work, because, as he says to the AN, דו ביסט מיין קאָנטאַקט מיט דער פֿאַרגאַנגענהייט. In this respect I accept Hadda's analysis of the AN character as a bridge between Zinger's wish to reconcile the now extinguished past with his contradicting urge to find refuge in the present. However, this explanation does not provide an understanding of the AN as a meta-poetic device.

One can read Zinger's AN stories as a comment on Yiddish literature not only based on the representation of the AN's implied corpus, but also by examining the implied corpus of other author characters as well. "Dos naye yor" (no. 48; 1974; The New Year Party, 1974) provides a grotesque view of the AN's female readers who are also Yiddish writers themselves, as he is invited to a New Year's party in his honor. The AN describes their implied corpus along with the

<sup>149</sup> Hadda 1985, p. 177

62

dishes they bring to the party as a painful metonym of their unsuccessful literary efforts, and thus also expresses his covert contempt towards women Yiddish authors as well as toward his readers. For example, one of the *shrayberins* who attend the party is described as banal and saccharine: מיראַ רויזקעס האָט געהאַט אָנגעשריבן אַ בוך לידער מיטן נאָמען "דער מענטש איז גוט". זי האָט געהאַט אָנגעשריבן אַ בוך לידער מיטן נאָמען "געבראַכט מיט זיך אַ ריזיקן שמאַלצקוכן.

This is not the only story which consists of a rather misogynistic depiction of the AN's female readers, although in "Petsh" (no. 10) there may also be a degree of self-awareness and irony regarding this matter. Here as well, the implied corpus is not that of the AN, but of a colleague in prewar Warsaw named Menashe Berger<sup>150</sup> whose narratee is the AN. Berger's hypodiegetic narrative has the explicative function as to why he announces suddenly: יא, ס'זענען פֿאַראַן אַזוינע וואָס מ'מוז זיי שלאָגן. <sup>151</sup> He goes on telling the AN about his lover Bela, who was so emotionally unstable that only a slap from him would bring her back to her senses. One time, when she insisted on joining him for a lecture in a provincial town, the same situation arose as they were sitting together on the train, and he was "forced to" slap her in front of the other passengers. Later, shortly before his lecture, one of the female passengers who sat on the same train arrives at Berger's door and tells him that she recognized him as her favorite romantic author and was deeply disappointed by his conduct with women: זי האָט געלייענט מיַינע ביכער און מיך געהאָלטן פֿאר דעם צאַרטסטן שריַיבער פֿון ראַמאַנטישע דערציילונגען. [...] ספּעציעל, האַט זי געטענהט, האַט זי באַוווּנדערט די טיפֿע - פֿאַרשטענדעניש מײַנע פֿאַר דער פֿרױ. - װאָס? א $^{\circ}$  א יר זענט פֿעיָק צו פּאַטשן אַ פֿרױ?  $^{\circ}$  האַט זי גענומען שרײַען. ! אויב אַזוי, איז אַלץ פֿאַלש; אויב אַזוי, איז די גאַנצע וועלט-ליטעראַטור איין גרויסער שווינדל

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> In the English version his name is Reuven Berger (LOA vol. 3, p. 317).

The English version is more explicit: "There are cases when a man is forced to slap a woman" (ibid.).

Berger's reader is so disappointed by the discrepancy between the work of literature and the real author that she doubts literature in general and its ability to convey the truth. Perhaps Zinger intended to express in this story the absurdity of expecting the author to behave according to the values of his own fiction; at the same time he was also adhering to this expectation and carefully avoided recognizing the AN – and possibly himself – with misogynistic views, and instead delivering them through another character's hypodiegesis.

In "Petsh" Zinger illustrates the Yiddish literary readership in the Polish province as well, and this picture is even less flattering than the depiction of the female readership: די טיפּישע פּראָווינצער (...]. כ'דאַרף איַיך נישט זאָגן, אַז יעדער פֿון זיי האָט געפּרוּווט שרײַבן. זיי האָבן אַלע ערגעץ ליגן לידער אינטעליגענטן (...]. ב'דאַרף איַיך נישט זאָגן, אַז יעדער פֿון זיי האָט געפּרוּווט שרײַבער און גלײַכצײַטיק אַ סאָרט און נאָוועלן און וואָס נישט. דערפֿון דער נײַגער צו ליטעראַטור, די פֿאַרערונג פֿון שרײַבער און גלײַכצײַטיק אַ סאָרט. These are of course Berger's words and not the AN's. Apparently also regarding the readership of the Polish province Zinger wished to distance himself from the opinions expressed in the text, while still providing a lively description of the once thriving Yiddish literary scene in Poland.

The story "A por" (no. 43; 1973; A Pair, 1973) depicts the same golden age of Yiddish literature in Poland from a more evidently retrospective position of the AN and his colleagues. The AN in this story works at a Yiddish American newspaper, and one day the poet Getsele Tertsever, a former member of the Warsaw Yiddish Writers' Club who escaped Hitler, appears in his newspaper office. Tertsever's implied corpus is described as enigmatic avant-garde poetry: "זי האָבן נישט פֿאַרשטאַנען [זײַנע לידער]. אַפֿילו נישט יענע קריטיקער װאָס האָבן געגאָלטן װי אָנהענגער פֿון מאָדערניזם. געצעלע טערצעװער האָט געהאַט אַרױסגעגעבן אײן בוך – אַ געמיש פֿון פֿאָעמען, אַפֿאָריזמען, מיניאַטורן, אונטערן (p. 354). However, the significant part of his implied

corpus is not the content of his poetry, but his lively performance as he executed them: געצעלע געזאָלט פֿאָרלײענען זײַן פּאָעמע "די מלכּה פֿון אומרו". ער איז אַרומגעלאָפֿן אױף דער טערצעװער האָט יענעם אָװנט געזאָלט פֿאָרלײענט זײַן פֿון קלײנע שטיקלעך פּאַפּיר, געשריגן מיט באַנומענע קולות (p. 355). The AN mentions that Tertsever's poetry had the pretense to express the secrets of the universe, but it was not understood by its audience: איין מאָל אין יאָר האָט מען אײַנגעאָרדנט פֿאַר אים אַן אָװנט אין שרײַבערקלוב. איין מאָל אין יאָר האָט מען אײַנגעאָרדנט פֿאַר אים אַן אַוונט אין דער באַשאַפֿונג, נאָר דער עולם האָט (ibid.).

On the other hand, Tertsever points to the lack of purpose in the AN's current literary work in postwar America, as he asks the AN, using pejorative language: פֿאַר וועמען פֿאַטשקעסטו? פֿאַר (ibid.). Tertsever then urges the editor in chief of the Yiddish newspaper to print his poems. Their dialogue demonstrates Tertsever's irrelevance in the Yiddish literary scene of the New World, and at the same time Tertsever's opinion of his now American colleagues as maintaining a hopeless culture:

?וואָס איז דאָס, טערקיש -

אוונט. אוונט פֿאַרשטייט נישט קיין פֿאעזיע, מאַכט'ץ מיר אַן אוונט.

מיר מאַכן נישט קיין אָוונטן.

. וואָס מאַכט עץ יאָ? מ'עט איַיך אַלע אָפּווישן און ס'וועט נישט בלײַבן קיין משתין-בקיר.

(p. 356). Later in the story the AN meets Karola Lipinska Kohn, who came to America with Tertsever. She identifies herself as an avid reader of the AN, and expresses the opinion that Tertsever's greatness as a poet lies not in the texts but in his performance: ער איז אַ גרױסער דיכטער. צייַטן איידער פּאַעטן האַבן געקאַנט נישט מיט דער פּען. ער רעדט זײַנע לידער אַזױ װי אין די פּרע-היסטאַרישע צײַטן איידער פּאַעטן האַבן געקאַנט

די שיך אים פּוצן די שיך (p. 358). The eccentric woman then tells the AN that she is a poet herself. Much like Tertsever, she is not a regular poet. The poetry she has written so far in Polish was completely annihilated during WWII, and her current poetry is entirely unwritten: מיַינע ווערטער קאָנען אײַך פֿאָרקומען ווי פּוסטע פֿראַזן, אָבער זײַט וויסן, אַז כ'בין פֿויליש, איז מײַן אייגענער אָפּשאַצונג – די גרעסטע אין אונדזער צײַט. איך שרײַב אין פּױליש, - דאָס אַזיין אומגליק. מײַינע לידער זענען געװאָרן פֿאַרברענט אין פּױלן צוזאַמען מיט די ייִדן. ס'איז געװען אין פּױלן אַחוץ מיר בלױז איין גרױסער דיכטער און אױף װי װײַט איך װײס, איז ער שױן נישט צװישן די לעבעדיקע. איך אַלײן האָב שױין אױך אױפֿגעהערט שרײַבן. כ'ליג בײַ נאַכט און בעט און רעד מײַנע לידער צום סופֿיט.

דאָ אין אַמעריקע קאָנט איר ווידער אָנהייבן שריַיבן. מ'וואַרט דאָ אויף אַן אמתן טאַלענט. מ'וועט אַפֿילו איבערזעצן - דאָ אין אַמעריקע קאָנט איר ווידער אָנהייבן שרײַבט.

וואָס? כ'האָב מיך שוין אָפּגעוווינט פֿון שרײַבן. איין טאָג קומט אַ היטלער און ברענט ביכער. אַן אַנדער טאָג קומט אַ סטאַלין און פֿאַרלאַנגט, אַז די פּאָעטן זאָלן באַזינגען זײַנע מערדערײַען. ס'איז נאָך ווײַט נישט געענדיקט. ס'וועלן אויפֿקומען אַנדערע טיראַנען און זיי וועלן אויסראָטן די וועלט-ליטעראַטור. וויבאַלד סעקס איז בלויז פֿאַר צוויי – און אויפֿקומען אַנדערע טיראַנען און זיי וועלן אויסראָטן די וועלט-ליטעראַטור. וויבאַלד סעקס איז בלויז פֿאַר איינעם – פֿאַר וואָס מוז עפּעס פּאָעזיע זײַן פֿאַר אַ סך? איך בין געוואָרן מײַן אייגענע דיכטערין. (ibid.). Unlike the AN, who sees a future for her poetry in America (also by means of translation), Karola had given up on literature in the common sense of the word, because manuscripts, like people, can be easily turned to ashes. Hers and Tertsever's implied corpus is not a physical corpus, but a series of vocal and bodily gestures that are unintelligible to anyone except for the two of them. This poetic pair doesn't see their work's lack of communicativeness as a disadvantage – on the contrary, they imply that the future of more traditional types of literature is much less certain.

In the *extradiegetic level*, the pair's implied corpus undermines the very act of writing and publishing an AN story; at the same time, their implied corpus at the *hypodiegetic level* is a lively picture of a once rich and flourishing culture, which can at least be preserved as a text written within a postvernacular Yiddish culture. Similar conflicting meta-poetic considerations of Yiddish culture can be found in two more stories I chose to discuss here at length, "Der mekhaber" and "Der manuskript".

"Der mekhaber" (no. 5; 1965; "My Adventures as an Idealist", 1967) introduces the AN first and foremost as a translator, like Zinger in his early career, who had translated Thomas Mann's *The Magic Mountain* from German to Yiddish. He arrives to Zigmunt Zeltser's hotel room to discuss the translation of his autobiographical book, "מֵייִן אָבענטויער אַלס אידעאַליסט", also from German to Yiddish. From the very beginning of the transaction it is clear that Zeltser is not requesting a translation in the common sense of the word, but wants the AN to rewrite his book and create a new, Yiddish version: מאַכט אַ בּוֹךְ סִיֹאָל זַיִין װאָס צוּ לײִענען. סיִאָל דאָרט זַיִין אַלץ: דאָס לעבן פֿון מענטש, און AN to rewrite his book and create a new, Yiddish version: מאַכט אַ בּוֹךְ סיִאָל זַיַין װאָס צוּ לײִענען. סיִאָל דאָרט זַיִין אַלץ: דאָס לעבן פֿון מענטש, און Also asks the AN to update the book: מאַכט אַ בּוֹךְ סִיֹאָל הַאָט וֹיִךְ אַ סֹךְ געענדערט אויף דער װעלט. He also asks the AN to the mentions Hitler, Mussolini and Franco, and adds that since the book will appear in Yiddish, it should include the Jews in Palestine as well. It appears that the Yiddish title of the story has a double meaning: the *mekhaber* of the implied corpus is both Zeltser as well as the AN, who begins as a translator, promoted to the role of an editor and rewriter and finally becomes not merely a ghost writer, but the author of Zeltser's life story.

At an early stage in their acquaintance, the AN realizes that Zeltser cannot be the author of his own book, because he is not even capable of signing the advance check for the translation: דער דער מענטש האָט קײן מאָל גאָר נישט געשריבן. דאָס איז געווען אַן אונטערשריפֿט פֿון אַן אַנאַלפֿאַבעט.

Moreover, the AN knows that the original language of the book is not German, but Zeltser avoids him when he asks in what language was the text written originally. As he starts working on the translation, he understands that the book would require an even greater extent of rewriting: ס'האָט נישט געהאַט קיין שום זין נאָכצופֿאָלגען דעם דײַטשן טעקסט. ווער דער דאָזיקער שרײַבער איז ס'האָט עריבער איז געווען, האָט ער געהאַט אױסגעטראַכט א ביאָגראַפֿיע װאָס האָט אפֿשר געפּאַסט פֿאַרן דײַטשן לײענער, אָבער נישט געווען, האָט ער געהאַט אױסגעטראַכט א ביאָגראַפֿיע װאָס האָט שווער, פֿול מיט יענע באַנאַליטעטן װאָס זענען נישט פֿאַרן ייִדישן. די זאַצן זענען געווען לאַנגע, דער סטיל שווער, פֿול מיט יענע באַנאַליטעטן וואָס זענען כאַראַקטעריסטיש פֿאַר מערבֿ-אײראָפּעיִשע שונד-שרײַבער, ווען זײ שרײַבן וועגן ייִדן. [...] איך האָב געמוזט מאַרט קוואַטש. Thus the implied corpus, aside from lacking credibility as an autobiography, is unreliable even as a fictional text about Jews.

During their meetings Zeltser asks the AN to show his work's progress and read his "translation" aloud. At this point the AN doubts Zeltser's ability to tell the difference between truth and lie, or more accurately, between reality and fiction: זיגמונט זעלצער האָט פֿאַרלאַנגט כ'זאָל אים פֿאַרלײענען די אויסטערלישע געפֿיל: אַז ער גלױבט אַלײן קאַפּיטלען פֿון דעם שרײַבעכץ און כ'האָב יעדעס מאָל געהאַט דאָס אייגענע אױסטערלישע געפֿיל: אַז ער גלױבט אַלירט Apparently Zeltser had hired the AN not only rewrite a fictional book so that it would appear more like his autobiography, but also to "rewrite" his own memory so that it would appear more like fiction. 152 In an ordinary relationship between an author of an autobiography and his ghost writer, the author – in this case, Zeltser – would open with a hypodiegetic narrative, which would later be reflected in the implied corpus; whereas in this story, the implied corpus affects the hypodiegesis. During their meetings, Zeltser tells the AN all kinds of implausible stories from his life, of which the AN remarks: טיילמאָל האָט זיך מיר מיר מיר מאַכט נאָך די אױסגעטראַכטע אוואַנטורעס פֿון מײַן ייִדישן טעקסט.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> This is not the only story in which Zinger presents the memoir as a deceitful genre: "All memoirs are full of lies, and since I can tell only the truth, how can I write my memoirs?" (LOA vol. 3, p. 680), says the feuilletonist Zeinvel Markus in "Runners to Nowhere" (no. 67; "Di loyfers", 1983; 1988; I did not have access to the Yiddish version of this story).

Unlike other stories in the AN corpus, there is no indication of the AN's own implied corpus, except for his Yiddish translation of Thomas Mann's novel. Even though the work on Zeltser's book stretches over many years, during which the AN becomes a mekhaber in his own right, Zeltser still refers him as his subordinate, as the AN recounts: איך האב שוין אין דער ציֵיט געהאַט פֿאַרעפֿנטלעכט אַ פּאַר ביכער און באַקומען אַ שטיקל נאַמען אין דער ליטעראַטור, אַבער זיגמונט זעלצער האַט מיך נאַך אַלץ פֿאַרגעשטעלט פֿאַר זײַן איבערזעצער. In other stories the implied corpus, or at least the fact that the narrator is known as an author, is a reason for other characters to see in him their ideal narratee and to confide in the AN with their life story – either because it is strange and implausible much like his own writing, or because they merely want to be immortalized in a text by any talented enough author. For example, in "Dos farloyrene vayb" (no. 7) the hypodiegetic narrator who encounters the AN is a Yiddish author himself, but since he writes only poetry, he wishes to entrust his story in the hands of a prose writer: ווען איך בין אַ פּראַזאַיָקער, נישט אַ פּאַעט, וואַלט איך די זאַך אַליין אַנגעשריבן, אַבער איך בין נישט קיין דערציילער. In "Der mekhaber", the hypodiegetic narrator had chosen the AN not for his competence as a storyteller, but for his experience as a translator from German. Although the original text of Zeltser's autobiography turns out to be irrelevant and perhaps even nonexistent, it is important for Zeltser to refer to the AN's work as an act of translation. It is possible that among other meta-poetic matters, Zinger had also reflected in "Der mekhaber" his careful conduct regarding the translations of his own work (from Yiddish to English) and his fear of losing authorship in the process. <sup>153</sup>

This interpretation is based on an analogy between Zeltser and the implied author, while most AN stories generally invite the reader to see the AN as analogous to the implied author. Jan Schwarz suggested another interpretation, based on identifying Zeltser, the hypodiegetic

-

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> On Zinger's fear of being overshadowed by his translator, see: Chapter 1 here, p. 15.

narrator, with the real author: 154 Schwarz regarded Zeltser as a depiction of Zinger himself, who also never concluded the great project of publishing his autobiography, 155 and kept publishing new serialized autobiographies throughout his career. 156

I would argue that since the implied corpus belongs to both Zeltser and the AN – as mentioned, it remains unclear who is the *mekhaber* of Zeltser's autobiography – the interpretation of "Der mekhaber" does not rely upon determining which of the two characters represents the implied author more, nor on drawing clear parallels between either of them and the implied author. The main conclusion I would like to draw from this story is rather its meta-poetic implication.

Even after the AN finishes writing the epilogue for Zeltser's book, Zeltser asks him to add more details, so that the book will include his recent failed marriage as well. The AN responds: מ'קאנו נישט אַלץ אַרײַנשרײַבן אין איין בוך. But Zeltser cannot be dissuaded. It seems that Zinger not only problematizes in this story the fickle distinction between reality and fiction, but also parodies the attempt to encompass every aspect of Jewish existence in Yiddish fiction, and perhaps answers his critics, who blamed him of misrepresenting authentic Jewish life. 157

Only on his deathbed is Zeltser prepared to seal the corpus of his ongoing (auto)biography. As the AN visits Zeltser, he finally sees the final edition of the book: דאָס מאַנוסקריפּט איז געלעגן אױפֿן נאכטטישל. ער האט געהאט א נייעם איינבאנד. ער איז געהאט געווארן טאפּלט אזוי דיק, ווייל זיגמונט זעלצער האט געהאָט אינגעבונדן די ענגלישע איבערזעצונג צוזאָמען מיט דער ייִדישער (my emphasis). This description

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> I chose the term "real author" instead of "implied author" because at the time of the story's publishing (1965) Zinger was not yet known as an author who had never completed his autobiographical project. Only in hindsight, after Zinger's passing, can a reader make this analogy.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Schwarz 2015, p. 236

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> See Shmeruk's article on Zinger's autobiographies: Shmeruk 1985

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> This conclusion may be established by comparison to the story/memoir "Vanvild Kava" (no. 58, see p. 56 in this chapter), in which Kava had probably ridiculed the AN's request to submit an all-encompassing essay about literature in general and Yiddish literature in particular. The real Shloyme-Leyb Kava, as well as the fictional Vanvild Kava in the English version, submits a 59.5 pages essay about horses instead.

may also be a sign of Zinger's relationship to his own English translation as an integral part of his original corpus and as necessary for the survival of his literary legacy. The ending of the story also refers to the question of survival through texts. In Zeltser's last words, literature is presented as a means of survival: ... אוֹנְסְׁ בַּלְיֵיבֵט נַאָּךְ אוֹנְדִז? אַ בִינִטל פַּאַפִּיר... As the Yiddish title, these final words have a twofold meaning: they imply that literature and the written word in general as something necessary to hold on to since it replaces the physical body after its passing; on the other hand, Zeltser may express the worthlessness of human life, regardless of the value of literature, as amounting to no more than a bundle of paper. 158

The story "Der manuskript" (no. 51; 1975; The Manuscript, 1979) expresses a similar ambivalent view of literature as a matter of utmost importance and completely worthless at the same time. As a story that is embedded even deeper than "Der mekhaber" in Yiddish culture, one can read it especially as a meta-poetic comment on Yiddish literature. The large part of "Der manuskript" is a hypodiegetic narrative told to the AN by his old acquaintance from Warsaw Shibta, as both sit in a Tel Aviv restaurant some decades later. Shibta's hypodiegesis carries out the explicative function, as an answer to the AN's question about why she and his late friend, the Yiddish writer Menashe Linder, had separated. She mentions that at their happiest times together she was very much involved in Menashe's literary production, and was especially invested in the novel he began to write in 1938: די מווע האָט אים באפֿאַלן און ער האָט אָנגעשריבן אַ בוך װאָס, לױט מײַן מײַנגעלייגט דערין מער װיפֿל דו קאָנסט דיר פֿאָרשטעלן ווען עפעס איז מיר נישט געפֿעלן, האָב איך אים געזאָגט מײַן מײַנונג און ער האָט אַלע מאָל אױסגעבעסערט. כ'האָב ווען עפּעס איז מיר נישט געפֿעלן, האָב איך אים געזאָגט מײַן מײַנונג און ער האָט אַלע מאָל אױסגעבעסערט. כ'האָב Otherwise she does not disclose much about this

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> The English version is more specifically meta-poetic. In English, Zeltser's final words are "In the end what remains after us *writers*? Nothing but a bundle of paper" (LOA vol. 3, p. 758, my emphasis), implying that he sees himself as a writer, and also that his utterance about the worthlessness human life applies only to the lives of writers.

implied corpus, except that it was an autobiographical work named שטאַפּלען, the first book in a trilogy, or in an even longer series.

Menashe had also acknowledged the greatness of this novel. As he and Shibta were preparing to escape the Nazi occupation, she asked him if he packed his latest manuscript, and he replies: בלויז

This brings the theme of postvernacular rivadish culture into the story, and the question of what will remain of the extinguished Yiddish culture of Eastern Europe — a question that may not be as present for the characters in the hypodiegesis as it is for the narrator and narratee of the intradiegetic level, which is located in the State of Israel, a place where Yiddish culture clearly exists mostly in its postvernacular mode. While Shibta and Menashe were fleeing from Warsaw to Bialystok, Shibta noticed other Jews who took manuscripts with them. Shibta found this absurd: אויפֿן וועג האָבן מיר געטראָפֿן זשורנאַליסטן, אלע האָבן געשלעפט מיט זיך מאַנוסקריפּטן און אין דער גאַנצער שרײַבער און אַזױנע וואָס האַלטן זיך פֿאַר שרײַבער. אַלע האָבן געשלעפט מיט זיך מאַנוסקריפּטן און אין דער גאַנצער בהלה האָט זיך מיר געגלוסט צו לאַכן. ווער מישטיינס געזאַגט האָט געדאַרפֿט זייערע שרײַבערײַניִר

This question echoes through the rest of the story. Apparently Yiddish manuscripts were much needed also in Bialystok during the war. Even at this time of instability and distress, the Yiddish writers already begin their cultural activity and find a press for the Jewish refugees' literary production. Menashe then realizes that he had left his novel's manuscript at their Warsaw apartment, and mistakenly put another author's manuscript, some young "grafoman", in the envelope with the title of his own novel. In order to publish Menashe's novel, Shibta was determined to go back to Warsaw for the manuscript, although this journey may risk her life, as she told him: כ'קאָן נישט לאָזן דײַן װערק זאָל פֿאַרפֿאַלן װערן. ס'איז נישט בלױז דײַן װערק, ס'איז מײַן ווערק איז מײַן קינד. Shibta's words present Yiddish literature as something that has become so important precisely at this time of distress, that even non-writers

would risk their lives for its sake. She heads back to Warsaw, receiving help from other refugees as she lies about coming back for her child who was left there. She found the manuscript in their apartment, already occupied by another family (whose members are, incidentally, Menashe's admirers). When she returns to their new place in Bialystok, she finds Menashe in bed with another woman, a non-talented poet. Her wrath leads her to burn his manuscript on the spot.

Back at the intradiegetic level of the story, Shibta concludes that the fateful loss of the manuscript was eventually in Menashe's favor, as he stayed in Russia after this incident: אויף ווייס האָט ער מער קיין מאָל גאָר נישט געשריבן. זאָלסט נישט אויס מיר לאַכן, נאָר דאָס נישט-שרײַבן האָט ווײַט איך ווייס האָט ער מער קיין מאָל גאָר נישט געשריבן. זאַלסט נישט אויס מיר לאַכן, נאָר דאָס נישט-שרײַבער שרײַבער שרײַבער און פֿאַרשפּאָרט צו ווערן ליקווידירט מיט די אַנדערע שרײַבער Following the logic of Shibta's conclusion, advancing Yiddish literature can cost people their lives, whereas avoiding literary activity can be lifesaving; Yiddish literature is both more important than life itself and can be easily destroyed in a heartbeat.

Interestingly, the stories I discussed as demonstrative of the concept of the implied corpus, expressed their utmost meta-poetic meaning precisely when the content of their implied corpus was less significant than its symbolic value. In some AN stories, the implied corpus had a more detailed content and served as a means for the AN's readers to reach out to him and turn him into their narratee ("Di kafeterye", "Der soyne", "Der sod" and many others); in the prominently meta-poetic AN stories, the manifestation of the implied corpus was often unusual: the implied corpus was either lost ("Di forlezung", "Der manuskript"), too obscure and chaotic ("Der mekhaber") or deemed irrelevant ("A por"). These multi-layered stories, written at a late stage of a Yiddish author's career, portray Yitskhok Bashevis Zinger as a highly self-aware writer of his own role as a Yiddish author as well as of his place in Yiddish culture, whose rapid transformation into a postvernacular culture he had personally witnessed.

#### Conclusion

In his conclusion to *A Traveler Disguised* Dan Miron calls for a further research into what he describes as "the progress of the dramatic persona in modernistic Yiddish fiction, from Perets to Y. Bashevis Singer with his manifold masks of prattling innocence and garrulous, rather Mendelean devils". <sup>159</sup> In this thesis, I undertook that task by focusing on Yitskhok Bashevis Zinger as one of the last self-conscious writers of Yiddish fiction. However, my research did not examine his demonic narrators, but rather the varied forms and functions of a much more quotidian, though no less meaningful narrator: the Yiddish author, who frequently appeared in Zinger's fiction from 1960 up until the end of his career.

In a special *Tsukunft* issue mourning the liquidation of the Warsaw Ghetto, Zinger published a long article summarizing the Yiddish literary activity of the Old World, which was now irrevocably lost. Although he intended for the article to serve as a sort of monument for Poland's Yiddish literary scene, Zinger did not allow the elegiac mode to displace his usual persona as a biting literary critic. In his overview he mentions two limitations faced by the Yiddish Polish writer: the poverty and monotony of their daily reality, and the inadequacy of Yiddish for the purposes of modern literature. In his view, these two limitation left open two literary choices: אָדער ווידער אַ מאָל אױסלאַכן דאָס באַשפּיגענע און טראַגישע קאַבצאַנסק, צו וועלכן דער גורל האָט אים צוגעשמידט, אַדער ווידער אַ מאָל אױסלאַכן דאָס באַשפּיגענע און טראַגישע קאַבצאַנסק, צו וועלכן דער גורל האָט אים צוגעשמידט, זיָדישע, דאָס טיף-ייִדישע, דאָס אײביקע 160 As far as the part of Zinger's oeuvre which is focused solely on the Old World is concerned, one can say that as a Polish Yiddish writer, he sought to achieve a combination of these two alternatives

-

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Miron 1996 [1973], p. 268

in his many tragic-comic, deeply pessimistic and yet revitalizing prose works. However, his author-narrator stories, which constitute the majority of his writing about the New World, present a third choice for a Yiddish author operating within a postvernacular Yiddish culture, but still deeply rooted in prewar Warsaw: the choice of a meta-poetic reflection on himself, his peers and the significance of writing fiction in Yiddish after the Holocaust.

In my thesis I did not intend to conduct a study in cultural history, nor to undertake a comprehensive bibliographical research, but rather to pursue an in-depth narrative analysis of that subset of Zinger's short stories which are told from the perspective of a Yiddish author. However, the salient autobiographical element in these stories meant that the literary discussion be supplemented by a broad cultural background, which I have provided in Chapter 1 in my discussion of the state of the Yiddish author and his readers in America. In the same chapter I situated Zinger as a Yiddish American author conscious of his possibilities and limitations both in Yiddish and in English.

I returned to this theme in Chapter 2, in which I confronted Zinger's writing as a literary critic as well as the responses he received, with his fictional depictions of the Yiddish author and his surroundings. As I have shown, Zinger approached the thematic elements of the author-narrator stories, including occultism, the fate of the European Jews and complicated romantic intrigues, all from a meta-poetic perspective. In this chapter I also described the different publication circumstances of the author-narrator stories in Yiddish and in English, and pointed out how Zinger adapted those according to the different addressees in each language.

In Chapter 3, following Miron's example, I used narratological theories in order to identify the intricacies within Zinger's narrative voices and structures. Inspired by Miron's theory of the

"Mendele phenomenon", I examined Zinger's self-perception as a Yiddish author and his establishment of an authorial persona, which in Zinger's case is representative of the late, postvernacular stages of Yiddish literature. By discussing several author-narrator stories at length and applying concepts pertaining to the implied author, the narrator, narrative levels and my own notion of the implied corpus, I demonstrated that Zinger's depiction of the Yiddish author – as well as the narrative structures that stem from his use of this figure as a narrator – are deeply informed by the postvernacular mode of language use described by Jeffrey Shandler, that of speaking *in* Yiddish for the purpose of speaking *on* Yiddish. This mode goes hand in hand with the ongoing meta-poetic reflection in these stories, which attempt to propose answers to the questions facing Yiddish literature in the second half of the twentieth century, in original, complex and often self-contradictory ways, as only great fiction can.

This research has been a first step toward an assessment of Zinger's significance as a Yiddish author aware of his emerging status as a classic author, either as the last in a chain of Yiddish fiction writers, or as one of the first in a developing new global Jewish literature, unlimited by the borders of language. Further study is needed in order to establish a deeper understanding of this double role, for example through a comparison of Zinger's use of pseudonyms to that of Mendele Moykher-Sforim and Sholem Aleykhem and through an examination of the various manifestations of the "Bashevis phenomenon" in Yiddish and in English. A more exhaustive bibliographical study would be necessary in order to more accurately determine the magnitude of Zinger's author-narrator corpus and its relation to the rest of his writings. Finally, it would require additional research in order to further compare Zinger's critical writing, along with his disputes with other critics, to the meta-poetic values implicit in the author-narrator stories.

#### **Bibliography**

#### **Primary Sources**

(For bibliographical information on individual stories see **Appendix A**. For a selection of Yiddish stories available only in *Forverts* see **Appendix B**)

Isaac Bashevis Singer, *the Collected Stories* (The Library of America Edition), 3 volumes, New York, 2004 (Here: LOA)

Isaac Bashevis Singer, "Gimpel the Fool", trans. by Saul Bellow, Partisan Review 20, no. 3 (May-June 1953), pp. 300-313. Available online: <a href="http://hgar-srv3.bu.edu/collections/partisan-review/search/detail?id=284025">http://hgar-srv3.bu.edu/collections/partisan-review/search/detail?id=284025</a> (Retrieved October 11, 2017)

יצחק באַשעוויס-זינגער, **דער שפּיגל און אַנדערע דערציילונגען**, ירושלים, 1975

יצחק באַשעוויס, מעשׂיות פֿון הינטערן אויוון, תּל-אַבֿיבֿ, 1971

יצחק באַשעוויס, גימפּל תּם און אַנדערע דערציילונגען, ניו-יאָרק, 1963

יצחק באַשעוויס, "זײַדלוס דער ערשטער: פֿון אַ סעריע דערציילונגען "דאָס געדענקבוך פֿון יצר־הרע", **סבֿיבֿה** נומ' 1 יצָה באַשעוויס, "זײַדלוס דער ערשטער: פֿון אַ סעריע דערציילונגען "דאָס געדענקבוך פֿון יצר־הרע", **סבֿיבֿה** נומ' 1 (1943 - פֿעברואַר 1943), אַ דער פֿעברואַר 1943 - פֿעבראַר 1943 - פֿעברא

#### **Secondary Sources**

Monica Adamczyk-Garbowska, "I.B. Singer's works in Yiddish and English: the Language and the Addressee", in: Hugh Denman (ed.), *Isaac Bashevis Singer: His Work and His World*, Leiden, 2002, pp. 17-29

Edward Alexander, Isaac Bashevis Singer, Twayne Publishers, Boston, 1980

I. B. S., "Author's Note" (for *The Image and Other Stories*), in: LOA vol. 3, pp. 291-292 [1985]

Isaac Bashevis Singer, "The Yiddish Writer and His Audience", in: Bernard Rosenberg and Ernest Goldstein, *Creators and Disturbers: Reminiscences of Jewish Intellectuals in New York*, New York, 1982, pp. 27-44

I. B. S., "Author's Note" (for *Passions and other Stories*), in: LOA vol. 2, p. 563 [1975]

I. B. S., "Author's Note" (for A Crown of Feathers and Other Stories), in: LOA vol. 2, p. 271 [1973]

I. B. S., "Author's Note", in: idem, *Enemies: a Love Story*, New York, 1972, page unnumbered

I. B. S., "Author's Note" (for *The Séance and Other Stories*), in: LOA vol. 1, p. 534 [1968]

Marshall Berger and Bob Barnhart, "A Conversation with Isaac Bashevis Singer", in: Irving Malin (ed.), *Critical Views of Isaac Bashevis Singer*, New York, 1969, pp. 27-43

Wayne C. Booth, The Rhetoric of Fiction, Chicago and London, 1961

Seymour Chatman, Story and Discourse, Ithaca, NY, 1978

Joshua A. Fishman, Yiddish: Turning to Life, New York 1991

Gérard Genette, *Narrative Discourse: An Essay in Method*, trans. by Jane E. Lewin, Ithaca, NY, 1980 [1972]

Yankev Glatshteyn, "Singer's Literary Reputation", in: David Neal Miller (ed.), *Recovering the Canon: Essays on Isaac Bashevis Singer*, Leiden, 1986, pp. 145-148

Janet Hadda, Isaac Bashevis Singer: A Life, New York, 1997

Janet Hadda, "The Double Life of Isaac Bashevis Singer", *Prooftexts* 5, no. 2 (1985), pp. 165-181

Irving Howe, World of Our Fathers: the Journey of the East European Jews to America and the Life They Found and Made, London 1976

Eli Lederhendler, New York Jews and the Decline of Urban Ethnicity, 1950-1970, Syracuse, 2001

Eli Lederhendler, Jewish Responses to Modernism: New Voices in America and Eastern Europe, New York 1994

David Neal Miller, Fear of Fiction: Narrative Strategies in the Works of Isaac Bashevis Singer, Albany, NY, 1985

Dan Miron, From Continuity to Contiguity: Toward a New Jewish Literary Thinking, Stanford, 2010

Dan Miron, A Traveler Disguised: The Rise of Modern Yiddish Fiction in the Nineteenth Century, Syracuse NY, 1996 [1973]

Dan Miron, "Passivity and Narration: The Spell of Bashevis Singer", in: Grace Farrell (ed.), Critical Essays on Isaac Bashevis Singer, New York, 1996, pp. 149-161

David Neal Miller, "Introduction", in: idem (ed.), Recovering the Canon: Essays on Isaac Bashevis Singer, Leiden, 1986, pp. ix-xxi

David Neal Miller, Fear of Fiction: Narrative Strategies in the Works of Isaac Bashevis Singer, Albany, NY, 1985

Florence Noiville, *Isaac B. Singer: A Life*, translated from the French by Catherine Temerson, New York, 2006

Anita Norich, Writing in Tongues: Translating Yiddish in the Twentieth Century, Seattle, 2013

Anita Norich, "Translation and Transgression", in: Hugh Denman (ed.), *Isaac Bashevis Singer:* His Work and His World, Leiden, 2002, pp. 81-94

Gerald Prince, A Dictionary of Narratology, Aldershot, 1988

Shlomith Rimmon-Kenan, *Narrative Fiction: Contemporary Poetics*, London and New York, 1992 [1982]

Jonathan Rosen, "The Fabulist: How I. B. Singer translated himself into American literature", *The New Yorker*, June 7, 2004: <a href="http://www.newyorker.com/magazine/2004/06/07/the-fabulist">http://www.newyorker.com/magazine/2004/06/07/the-fabulist</a> (Retrieved October 11, 2017)

David G. Roskies, A Bridge of Longing: The Lost Art of Yiddish Storytelling, Cambridge, Mass. and London, 1995

Roberta Saltzman, Isaac Bashevis Singer: a bibliography of his works in Yiddish and English, 1960-1991, Lanham, 2002

Jan Schwarz, Survivors and Exiles: Yiddish Culture after the Holocaust, Detroit, 2015

Jan Schwarz, "'Nothing But a Bundle of Paper': Isaac Bashevis Singer's Literary Career in America", in: Marion Aptroot et. al (eds.), *Leket: Yiddish Studies Today*, Düsseldorf 2012, pp. 189-205

Jan Schwarz, "'Death Is the Only Messiah': Three Supernatural Stories by Yitskhok Bashevis", in: Seth L. Wolitz (ed.), *The Hidden Isaac Bashevis Singer*, Austin 2001, pp. 107-116

Jeffrey Shandler, Adventures in Yiddishland: Postvernacular Language and Culture, Berkeley, 2006

Chone Shmeruk, "Monologue as Narrative Strategy in the Short Stories of Isaac Bashevis Singer", in: David Neal Miller (ed.), *Recovering the Canon: Essays on Isaac Bashevis Singer*, Leiden, 1986, pp. 98-115

Ilan Stavans, "Note on the Texts", in: LOA vol. 1, pp. 778-779

David Stromberg, "Rebellion and Creativity: Contextualizing Isaac Bashevis Singer's "Author's Note" to *The Penitent*", *In geveb* (June 2016). <a href="https://ingeveb.org/articles/rebellion-and-creativity-isaac-bashevis-singer">https://ingeveb.org/articles/rebellion-and-creativity-isaac-bashevis-singer</a> (Retrieved October 10, 2017)

David Stromberg, "Translator's Note" (to "Job"), *The New Yorker*, August 13, 2012: <a href="https://www.newyorker.com/books/page-turner/job">https://www.newyorker.com/books/page-turner/job</a> (Retrieved October 27, 2017)

David Stromberg, Narrative Faith: Structural Complexity and Moral Vision in Dostoevsky, Camus, and Singer, PhD Thesis, the Hebrew University of Jerusalem, 2012-2013

Deborah Treisman, "This Week in Fiction: Isaac Bashevis Singer", *The New Yorker*, January 19, 2015: <a href="https://www.newyorker.com/books/page-turner/fiction-this-week-isaac-bashevis-singer-2015-01-26">https://www.newyorker.com/books/page-turner/fiction-this-week-isaac-bashevis-singer-2015-01-26</a> (Retrieved October 27, 2017)

Ruth Whitman, "Translating with Isaac Bashevis Singer", in: Irving Malin, *Critical Views of Isaac Bashevis Singer*, New York, 1969, pp. 44-47

אברהם נוברשטרן, כאן גר העם היהודי: ספרות יידיש בארצות הברית, ירושלים, 2015

אַלוועלטלעכער ייִדישער קולטור-קאָנגרעס, "קאַוואַ, שלמה-לייב", אין: לעקסיקאָן פֿון דער ניַיער ייִדישער אַלוועלטלעכער ייִדישער קולטור-קאָנגרעס, "קאַוואַ, שלמה-לייב", אין: לעקסיקאָן פֿון דער ניַיער ייִדישער אַלועראַטור, אַכטער באַנד, ניו-יארק, 1981, זז' 31-30

אַלוועלטלעכער ייִדישער קולטור-קאָנגרעס, "גאָטליב, יהושע-העשל", אין: לעקסיקאָן פֿון דער ניַיער ייִדישער אַלוועלטלעכער ייִדישער קולטור-קאָנגרעס, "גאָטליב, יהושע-העשל", אין: לעקסיקאָן פֿון דער ניַיער ייִדישער 18-16 ליטעראַטור, צווייטער באַנד, ניו-יארק, 1958, זז'

יצחק באַשעוויס, "אַ פּאַר ווערטער וועגן זיך (פֿון אַ רעדע)", סבֿיבֿה 6 (1962), זז' 21-12

- י. באַשעוויס, "ווען דער רעאַליזם פֿאַרשטעלט דעם וועג צום אמת (אַ פּאָר באַמערקונגען וועגן דעם גורל פֿון 'איזמען' אין דער ליטעראַטור)", סבֿיבֿה 3 (1961), זז' 5-10
  - י. באַשעוויס, "רעאַליזם ווי אַ מעטאָד און אַ וועלט-אָנשויונג", **די צוקונפֿט** 49, נומ' 2 (פֿעברואַר 1944), זז' -115
  - י. באַשעוויס, "אַרום דער ייִדישער ליטעראַטור אין פּוילן", **די צוקונפֿט** 48, נומ' 8 (אויגוסט 1943), זז' 475-468 י. באַשעוויס, "פּראַבלעמען פֿון דער ייִדישער פּראַזע אין אַמעריקע", סבֿיבֿה 2 (מאַרץ-אַפּריל 1943), זז' 13-2 יצחק באַשעוויס, "פּראַבלעמען פֿון דער ייִדישער פּראַזע אין אַמעריקע",

שיקל פֿישמאַן, "די סאָציאָלאָגיע פֿון ייִדיש אין אַמעריקע: 1970-1960 און װײַטער", **די גאָלדענע קייט** 75 (1972), זז' 127-110

י. ק. [יאָסל קאָהן], "קען מען עס איבערזעצן אויף ייִדיש", **אונדזער דור** 2 (מאַרץ-אַפּריל 1962), זז' 33-32

100-96 זז' (סעפּטעמבער 1967), אליעזר קופּערמאַן, "גוזמאָות", זײַן 13, נומ' 50

הלל ראָגאָף, "יצחק באַשעוויס", אין: הנ"ל, דער גײַסט פֿון פֿאָרווערטס: מאַטעריאַלן צו דער געשיכטע פֿון דער הלל ראָגאָף, "יצחק באַשעוויס", אין: הנ"ל, דער גײַסט פֿון פֿאָרווערטס: מאַטעריאָע, ניו-יאָרק, 1954, זז' 233-227

,6, זז' 6, אליהו שולמאַן, "נײַע זאַמלונג דערציילונגען אױף ענגליש פֿון י. באַשעװיס זינגער", **פֿאָרװערטס**, דערצעמבער 2, 1979, זז' 6 15

27- זז' -12), אייצחק באַשעוויס אויף די שפּורן פֿון זײַן אויטאָביאָגראַפֿיע", **די גאָלדענע קייט** 115 (1985), אייצחק באַשעוויס אויף די שפּורן פֿון זײַן אויטאָביאָגראַפֿיע", אייצחק באַשעוויס אויף די שפּורן פֿון זײַן אויטאָביאָגראַפֿיע".

חנא שמערוק, "די פֿילגעשטאַלטיקייט פֿון יצחק באַשעוויסעס מאָנאָלאָגישע פֿאָרמען", איבערגעזעצט פֿון העברעיִש:
- אַבֿרהם נאָווערשטערן, אין: יצחק באַשעוויס-זינגער, **דער שפּיגל און אַנדערע דערציילונגען**, ירושלים, 1975, זז' ז- לו

### Online Sources

Isaac Bashevis Singer: An Inventory of His Papers at the Harry Ransom Center

http://norman.hrc.utexas.edu/fasearch/findingAid.cfm?eadid=00354

Information on\_the documentary film "The Muses of Isaac Bashevis Singer" (2014), directed by Shaul Betser and Asaf Galay

http://www.imdb.com/title/tt4298366/

Nobel Prize speech

http://www.nobelprize.org/mediaplayer/index.php?id=1517

#### Notes to Appendix A

This Appendix includes all bibliographical information about each of the author-narrator stories I could trace in Yitskhok Bashevis Zinger's corpus. The stories are numbered and appear in chronological order, according to the date of their first publication in Yiddish or in English (usually the first publication was in the Yiddish press). I also included their appearance in book form, in Yiddish and in English. I included no reprints of the stories in magazines and in book forms (if they were published more than once in either magazine or book form), except for the 2004 Library of America edition, which I used for the English quotes throughout the chapters of this work. The exact page numbers appear only when referring to the Yiddish journals, <sup>161</sup> the publications in Yiddish book form and the LOA edition. All story collections in English appear in the Appendix only in abbreviations, as detailed below.

#### Abbreviations

The Collected Stories (The Library of America Edition), 3 volumes, New York, 2004 = LOA

The Death of Methuselah and Other Stories, New York, Farrar, Straus and Giroux, 1988 = DM, 1988

Gifts, Philadelphia, Jewish Publication Society, 1985 = G, 1985

The Image and Other Stories, New York, Farrar, Straus and Giroux, 1985 = I, 1985

-

 $<sup>^{161}</sup>$  I avoided adding page numbers to the *Forverts* references, since those are short issues and the page number can be easily found.

The Collected Stories of Isaac Bashevis Singer, New York, Farrar, Straus and Giroux, 1982 = CS, 1982

Old Love, New York, Farrar, Straus and Giroux, 1979 = OL, 1979

Passions and Other Stories, New York, Farrar, Straus and Giroux, 1975 = P, 1975

A Crown of Feathers and Other Stories, New York, Farrar, Straus and Giroux, 1973 = CF, 1973

A Friend of Kafka and Other Stories, New York, Farrar, Straus and Giroux, 1970 = FK, 1970

The Séance, and Other Stories, New York, Farrar, Straus and Giroux, 1968 = TS, 1968

Short Friday, and Other Stories, New York, Fawcett Crest, 1964 = SF, 1964

|    | Yiddish Title | <b>English Title</b>                    | Yiddish<br>Publication                                                                                                                                                                     | Signed         | English Publication                                                          | Translated to English by            |
|----|---------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| 1. | דאָס פֿייגעלע | The Bird                                | זי גאָלדענע קייט 36<br>125-118 (1960), זז'                                                                                                                                                 | יצחק באַשעוויס | The Jewish World,<br>September 1964<br>LOA vol. 3, pp. 737-744               | Unmentioned                         |
| 2. | אַליין        | Alone                                   | סבֿיבֿה 1 (נאָוועמבער 18-9 זו' (1960), זו' (1960 גימפּל תם און אנימפּל תם און אנימפּל תם און דערציילונגען, ניו-דערציילונגען, ניו-זאָרק 1963, זו' -179                                      | יצחק באַשעוויס | Mademoiselle, October<br>1962<br>SF, 1964<br>LOA vol. 1, pp. 371-380         | Joel Blocker                        |
| 3. | דער זון       | The Son                                 | סבֿיבֿה 4 (אָקטאָבער סבֿיבֿה 1961), זו' (1961 סבֿיבֿה 1961), זו' די און גימפּל תם און אנימפּל תם און אנימפּל עם און אנימפּל דערציילונגען, ניו-דערציילונגען, ניו-1963 יאָרק, 1963, זו' -310 | יצחק באַשעוויס | Menorah Journal,<br>Automn-Winter 1962<br>FK, 1970<br>LOA vol. 2 pp. 208-214 | Elizabeth Pollet                    |
| 4. | ברודער זשוק   | Brother<br>Beetle                       | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>1965 ,2-1 אָקטאָבער                                                                                                                                                 | יצחק באַשעוויס | OL, 1979<br>LOA vol. 3, pp. 104-113                                          | The author and Elizabeth Shub       |
| 5. | דער מחבר      | "My<br>Adventures<br>as an<br>Idealist" | פֿאָרוו <b>ערטס,</b><br>15,9,8,9,35,45,45,45,45,45,45,45,45,45,45,45,45,45                                                                                                                 | יצחק באַשעוויס | Saturday Evening Post,<br>November 18, 1967<br>LOA vol. 3, pp. 745-758       | Aliza Shevrin and<br>Elizabeth Shub |
| 6. | די טעמעס      | Inventions                              | פֿאָרוו <b>ערטס,</b><br>1965 אָקטאָבער 16, 1965                                                                                                                                            | יצחק באַשעוויס | The New Yorker,<br>January 26, 2015                                          | Aliza Shevrin                       |

| 7.  | דאָס פֿאַרלױרענע<br>װײַב | X                            | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>,4-3 דעצעמבער<br>1965                                                                          | יצחק באַשעוויס           | X                                                                | X                              |
|-----|--------------------------|------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| 8.  | די פֿאָרלעזונג           | The Lecture                  | פֿאָרווערטס,<br>10, 11, דעצעמבער 19, 11, 1965, 17,                                                                    | יצחק באַשעוויס           | Playboy, December<br>1967<br>TS, 1968<br>LOA vol. 1, pp. 586-601 | Unmentioned                    |
| 9.  | גורל                     | Fate                         | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>25-24 דעצעמבער<br>1965                                                                         | יצחק באַשעוויס           | FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 215-223                              | The author and Elizabeth Shub  |
| 10  | פעטש                     | The Bond                     | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>30 סעפּטעמבער<br>30 אַקטאַבער<br>2966 אַקטאַבער                                                | יצחק באַשעוויס           | I, 1985<br>LOA vol. 2, pp. 317-324                               | The author and Lester<br>Goran |
| 11. | כּוחות                   | Powers                       | פֿאָרװערטס,<br>28—29 אָקטאָבער<br>5-4 נאָװעמבער<br>1966                                                               | יצחק באַשעוויס           | Harper's, October 1967<br>FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 225-239    | The author and Dorothea Straus |
| 12  | די פּאַרטי               | There are No<br>Coincidences | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>10, 9, 2, 10, 1966, 16                                                                         | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | OL, 1979<br>LOA vol. 3, pp. 126-142                              | unmentioned                    |
| 13. | דער הויכער               | X                            | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>,8 ,2, אר<br>דעצעמבער 1, 2, 8,<br>1967                                                         | יצחק וואַרשאַווסקי       | X                                                                | X                              |
|     | די קאַפֿעטעריע           | The Cafeteria                | די צוקונפֿט, מאַרץ-<br>129- זו' 1968, אַפּריל<br>121<br>מעשיות פֿון הינטערן<br>אויוון, תּל-אַבֿיבֿ,<br>72-43 זו' 1971 | יצחק באַשעוויס           | FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 68-84                                | The author and Dorothea Straus |
| 15. | זשאַק קאָהן              | A Friend of<br>Kafka         | פֿאָ <b>רװערטס</b> , יוני 14,<br>1968, 17, 15, 1968                                                                   | יצחק באַשעוויס           | The New Yorker,<br>November 23, 1968                             | The author and Elizabeth Shub  |

|     |                                                |                  |                                                                         |                    | FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 5-15                                          |                                      |
|-----|------------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| 16. | דאָקטאָר ביבער                                 | Dr. Beeber       | פֿאָ <b>רווערטס</b> , אויגוסט<br>1968 ,10-9                             | יצחק וואַרשאַווסקי | The New Yorker,<br>November 23, 1968<br>FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 45-53 | The author and Elaine<br>Gottlieb    |
| 17. | שלמהלע                                         | Schloimele       | <b>פֿאָרװערטס</b> , אױגוסט<br>1968 ,23 ,17 ,16                          | יצחק וואַרשאַווסקי | FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 164-173                                       | Alma Singer and Elaine<br>Gottlieb   |
| 18. | ניסים                                          | Miracles         | פֿאָרווערטס, אויגוסט<br>31, 30, 24, 31, 30, 24<br>סעפטעמבער 7-6, 30, 30 | יצחק וואַרשאַווסקי | Israel Magazine 2, 5<br>(1970)<br>I, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 465-480      | The author and Judy<br>Beeber        |
| 19. | דער מדריך<br>(וועגוויַיזער)                    | The Mentor       | פֿאָרווערטס,<br>14 ,13 סעפּטעמבער<br>1968 ,20                           | יצחק באַשעוויס     | FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 85-97                                         | The author and Evelyn<br>Torton Beck |
| 20. | X<br>(No original<br>manuscript in<br>archive) | The Colony       | X                                                                       | X                  | Commentary, November<br>1968<br>FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 174-185       | The author and Evelyn<br>Torton Beck |
| 21. | דער וויץ                                       | The Joke         | לּ <b>פְּרווערטס</b> , יאַנואַר<br>,24 ,18 ,17 ,11 ,10<br>1969          | יצחק וואַרשאַווסקי | FK, 1970<br>LOA vol. 2, pp. 135-153                                       | The author and<br>Dorothea Straus    |
| 22. | די אמתע<br>געליבטע                             | X                | פֿאָרווערטס, מיֵי 24,<br>75, יוני 6, 7,<br>1969                         | יצחק וואַרשאַווסקי | X                                                                         | X                                    |
| 23. | דער דריטער                                     | The Third<br>One | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>28-27 דעצעמבער<br>1969                           | יצחק וואַרשאַווסקי | The New Yorker, July 17, 1971<br>CF, 1973                                 | The author and Laurie<br>Colwin      |

|     |                                         |                                   |                                                                                                                                    |                    | LOA vol. 2, pp. 447-458                                                     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 24  | דער זשורנאַל                            | The<br>Magazine                   | פֿ <b>אָרװערטס</b> , יאַנואַר<br>1970, 17, 16, 10                                                                                  | יצחק וואַרשאַווסקי | The New Yorker, May<br>22, 1971<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 412-422      | The author and Laurie<br>Colwin         |
| 25  | דער סוד                                 | A Quotation<br>from<br>Klopfstock | פֿ <b>אָרװערטס</b> , יאַנואַר<br>1970 ,24-23                                                                                       | יצחק וואַרשאַווסקי | CF, 1973<br>LOA, vol. 2, pp. 402-411                                        | The author and<br>Dorothea Straus       |
| 26  | דער שונא                                | The Enemy                         | פֿאָרװערטס, יאַנואַר<br>1970 ,31-30                                                                                                | יצחק וואַרשאַווסקי | I, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 366-374                                          | Friedl Wyler and<br>Herbert Lottman     |
| 27  | אַ שבת אין<br>ליסאַבאָן                 | Sabbath in<br>Portugal            | פֿאָ <b>רווערטס</b> , פֿעברואַר 1970, 7-6                                                                                          | יצחק וואַרשאַווסקי | P, 1975<br>LOA vol. 2, pp. 627-635                                          | The author and Herbert R. Lottman       |
| 28  | אויף א שיף<br>אַ פֿענצטערל אין<br>טויער | A Peephole in the Gate            | פֿאָרווערטס, פֿעברואַר 21,20,14,13 1970 דער שפּיגל און דער שפּיגל און אנדערע דערעילונגען, דערציילונגען, ירושלים, 1975, זז' 254-230 | יצחק וואַרשאַווסקי | Esquire, April 1971<br>DM, 1988<br>LOA vol. 3, pp. 636-654                  | The author and Ruth<br>Schachmer Finkel |
| 29  | די געפֿאַנגענע                          | The Captive                       | ,2 ,1 מֵיֵי<br>1970 ,9 ,8                                                                                                          | יצחק וואַרשאַווסקי | Intellectual Digest,<br>October 1972<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 308-323 | Ruth Schachner Finkel                   |
| 30. | די באָרד                                | The Beard                         | 16- פֿאָרווערטס, מײַ<br>1970 ,15                                                                                                   | יצחק וואַרשאַווסקי | Hadassah, May 1972<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 504-511                   | The author and Herbert R. Lottman       |
| 31. | איובֿ                                   | Job                               | בֿאָרװערטס, מײַ 22, 1970, 23, 25, 27, דער שפּיגל און אַנדערע                                                                       | יצחק וואַרשאַווסקי | The New Yorker, August 13, 2012                                             | David Stromberg                         |

|     |                                                |                                     | <b>דערציילונגען,</b><br>ירושלים, 1975, זז'<br>269-255                     |                    |                                                                           |                                         |
|-----|------------------------------------------------|-------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 32. | אַ טאָג אין קוני<br>איַילאַנד                  | A Day in<br>Coney Island            | 30, מיַי 30<br>יוני 5-6, 1970<br>יוני 5-6, 1970                           | יצחק וואַרשאַווסקי | The New Yorker, July 31, 1971<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 297-307      | The author and Laurie<br>Colwin         |
| 33. | דער טאַנץ                                      | The Dance                           | פֿאָרווערטס, יוני -20<br>1970 ,19                                         | יצחק וואַרשאַווסקי | Nimrod, Fall-Winter<br>1971<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 512-519        | The author and Ruth<br>Schachner Finkel |
| 34. | . דאָס רענצל                                   | The<br>Briefcase                    | <b>פֿאָרװערטס,</b><br>,25 ,24 ,18 ,17 יולי<br>,7 ,1 אויגוסט 1, 31<br>1970 | יצחק וואַרשאַווסקי | The New Yorker,<br>Febuary 3, 1973<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 363-383 | Shulamith Charney                       |
| 35. | דאָס בילד                                      | Lost                                | פֿאָרווערטס, אויגוסט 1970, 15, 15, 14, 8                                  | יצחק וואַרשאַווסקי | The New Yorker, June 23, 1973<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 423-433      | The author and<br>Rosanna Gerber        |
| 36. | די אַוואַנטורע                                 | The Adventure                       | 73 די גאָלדענע קייט<br>47-40), זז' (1971)                                 | יצחק באַשעוויס     | Encounter, October<br>1974<br>P, 1975<br>LOA vol. 2, pp. 796-804          | The author                              |
| 37. | X<br>(No original<br>manuscript in<br>archive) | The Cabalist<br>of East<br>Broadway | X                                                                         | X                  | The New Yorker,<br>March 6, 1971<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 384-390   | Alma Singer and<br>Herbert Lottman      |
| 38. | איר זון .                                      | Her Son                             | פֿאָרווערטס, יאַנואַר<br>1972 ,14 ,8 ,7                                   | יצחק באַשעוויס     | The New Yorker,<br>May 12, 1973<br>CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 483-493    | Joseph Singer                           |
| 39. | שכנים                                          | Neighbors                           | פֿאָ <b>רווערטס</b> , יאַנואַר<br>1972, 29, 22, 22                        | יצחק באַשעוויס     | The New Yorker,<br>June 10, 1972                                          | The author and Herbert R. Lottman       |

|     |                                                             |                                     |                                                            |                                                                                                                          | CF, 1973<br>LOA vol. 2, pp. 532-541                                       |                                            |
|-----|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 40. | אַנטלויף פֿון<br>ציווילזאַציע                               | Escape from<br>Civilization         | פֿ <b>אָרווערטס</b> , אויגוסט<br>,4 סעפּטעמבער, 29<br>1975 | יצחק באַשעוויס<br>זינגער                                                                                                 | The New Yorker,<br>May 6, 1972<br>CS, 1982<br>LOA vol. 3, pp. 253-<br>259 | The author and Ruth<br>Schachner Finkel    |
| 41. | X Only a Yiddish handwritten fragment exists in the archive | Property                            | X                                                          | X                                                                                                                        | The New Yorker, December 9, 1972 CF, 1973 LOA vol. 2, pp. 338-347         | The author and Dorothea Straus             |
| 42. | איין אמתע ליבע                                              | Sam Palka<br>and David<br>Vishkover | 81 די גאָלדענע קייט<br>105-93), זז' (1973)                 | יצחק באַשעוויס                                                                                                           | The New Yorker,<br>May 13, 1974<br>P, 1975<br>LOA vol. 2, pp. 673-684     | The author and Dorothea Straus             |
| 43. | אַ פּאָר                                                    | A Pair                              | <b>די צוקונפֿט</b> , אָקטאָבער 1973, זז' 1973–360          | יצחק באַשעוויס with a dedication: געווידמעט דעם געווידמעט דעם הייליקן אָנדענק פֿון מײַן פֿרײַנד אַהרן מײַן פֿרײַנד אַהרן | The New Yorker, December 3, 1973 P, 1975 LOA vol. 2, pp. 728-740          | The author and Blanche<br>and Joseph Nevel |
| 44. | האַנקאַ                                                     | Hanka                               | 83 די גאָלדענע קייט<br>88-74), זז' 1974)                   | יצחק באַשעוויס                                                                                                           | The New Yorker,<br>February 4, 1974<br>P, 1975<br>LOA vol. 2, pp. 567-583 | The author and Blanche and Joseph Nevel    |
| 45. | דאָס הייקערל                                                | Two Markets                         | פֿ <b>אָרװערטס</b> , פֿעברואַר 1974 ,8                     | יצחק באַשעוויס<br>זינגער                                                                                                 | <i>P, 1975</i> LOA vol. 2, pp. 747-753                                    | The author and Hannah<br>Koevary           |
| 46. | רבֿקהלע                                                     | Three                               | פֿאָרווערטס, מאַרץ                                         | יצחק באַשעוויס                                                                                                           | The New Yorker,                                                           | Joseph Singer                              |

|    |                                                                                         | Encounters               | 1974 ,21 ,15                                                                      | זינגער                   | February 25, 1974<br>P, 1975<br>LOA vol. 2, pp. 782-795                                  |                                        |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| 47 | דער<br>מאַטעמאַטיקער                                                                    | The<br>Mathematici<br>an | פֿ <b>אָרווערטס</b> , מאַרץ <b>פֿאָרווערטס</b> , 28, 22, 1974                     | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | Unpublished in English,<br>typescript found<br>Ransom Archive<br>LOA vol. 3, pp. 799-807 | Duba Desowitz                          |
| 48 | דאָס נײַע יאָר                                                                          | The New<br>Year Party    | פֿאָרווערטס, אַפּריל<br>1974, 19-18                                               | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | The New Yorker,<br>April 1, 1974<br>P, 1975<br>LOA vol. 2, pp. 696-710                   | The author and<br>Rosanna Gerber Cohen |
| 49 | X<br>In the archive:<br>Yiddish<br>handwritten<br>manuscript,<br>titled "The<br>Sister" | A Tale of<br>Two Sisters | X                                                                                 | X                        | Playboy, December<br>1974<br>P, 1975<br>LOA vol. 2, pp. 711-727                          | Joseph Singer                          |
| 50 | די פֿאַרערערין                                                                          | The Admirer              | פֿאָרווערטס, יאַנואַר<br>1975, 17, 16, 10, 9                                      | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | The New Yorker,<br>January 6, 1975<br>P, 1975<br>LOA vol. 2, pp. 610-626                 | Joseph Singer                          |
| 51 | דער מאַנוסקריפּט                                                                        | The<br>Manuscript        | פֿאָרװערטס, יאַנואַר<br>1975, 24-23                                               | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | OL, 1979<br>LOA vol. 3, pp. 188-196                                                      | unmentioned                            |
| 52 | צעמישט                                                                                  | Confused                 | <b>פֿאָרװערטס,</b><br>25, סעפּטעמבער 19, 25,<br>3, אָקטאָבער 2, 3,<br>1975, 10, 9 | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | I, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 514-534                                                       | The author                             |
|    | די פּסיכישע<br>ריַיזע                                                                   | The Psychic Journey      | 90 די גאָלדענע קייט<br>160-146), זו' 1976                                         | יצחק באַשעוויס           | The New Yorker,<br>October 18, 1976<br>OL, 1979<br>LOA vol. 3, pp. 44-58                 | Joseph Singer                          |
| 54 | די פּאַרטי                                                                              | A Party in               | <b>פֿאָרװערטס</b> , פֿעברואַר                                                     | יצחק באַשעוויס           | OL, 1979                                                                                 | Joseph Singer                          |

|     |                                                                                                                                     | Miami Beach                          | ,5, 4, מאַרץ, 5, 5,<br>1976, 11, 11, 11, 1976, 12,                                           | זינגער                    | LOA vol. 3, pp. 73-86                                                                           |                                 |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| 55. | מאָריס און תּמנע                                                                                                                    | Morris and<br>Timna                  | פֿאָרווערטס, מאַרץ<br>23, אַפּריל 22, 23,<br>1976                                            | יצחק באַשעוויס<br>זינגער  | Unpublished in English,<br>typescript found at the<br>Ransom Archive<br>LOA vol. 3, pp. 834-843 | The author and Duba<br>Desowitz |
| 56. | דער אויטאָבוס                                                                                                                       | The Bus                              | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>אָקטאָבער 29,<br>11, אַקטאָבער 20, 11,<br>12, 18, 19, 25, 26,<br>1976 | יצחק באַשעוויס<br>זינגער  | The New Yorker,<br>August 28, 1978<br>OL, 1979<br>LOA vol. 3., pp. 208-<br>233                  | Joseph Singer                   |
| 57. | אַ גאַסט אױף אײן<br>נאַכט                                                                                                           | One Night in<br>Brazil               | <b>פֿאָרווערטס,</b><br>18, 17, גאָוועמבער 17, 25, 24, 25, דעצעמבער 1977                      | יצחק באַשעוויס<br>זינגער  | The New Yorker,<br>January 6, 1975<br>OL, 1979<br>LOA vol. 3, pp. 7-20                          | Joseph Singer                   |
| 58. | וואנווילד-קאווע<br>(אין רובריק)<br>"פֿיגורן און<br>עפּיזאָדן פֿון<br>ליטעראַטן<br>בֿאַראיין")<br>X<br>Unmentioned<br>in the archive | Vanvild<br>Kava                      | פֿאָרווערטס,<br>14 ,13 ,7 דעצעמבער<br>1979 ,20                                               | יצחק באשעוויס<br>זינגער   | The Atlantic, March<br>1980<br>CS, 1982<br>LOA vol. 3, pp. 260-267                              | unmentioned                     |
| 59. | די עצה                                                                                                                              | Advice                               | די גאָלדענע קייט<br>40- זז' (1981) דול<br>33                                                 | -יצחק באַשעוויס<br>זינגער | The New Yorker, December 28, 1981 I, 1985 LOA vol. 3, pp. 293-301                               | The author                      |
| 60. | אַ טעלעפֿאָן אין<br>יום-כּיפּור                                                                                                     | A Telephone<br>Call on Yom<br>Kippur | פֿאָרווערטס, מאַרץ<br>27, 26, 20, 19<br>1981 אַפּריל 2, 1981                                 | יצחק באַשעוויס<br>זינגער  | The New Yorker,<br>September 6, 1982<br>I, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 485-495                      | The author                      |

| 61 | מתנות                                                        | Gifts                        | פֿאָ <b>רווערטס</b> , פֿעברואַר<br>1983 ,18 ,11                                    | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | G, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 581-586                                    | Deborah Menashe                |
|----|--------------------------------------------------------------|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| 62 | X<br>In the archive:<br>a Yiddish<br>handwritten<br>fragment | The<br>Interview             | X                                                                                  | Isaac Bashevis<br>Singer | The New Yorker,<br>May 13, 1983<br>I, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 325-338 | The author and Lester<br>Goran |
| 63 | . דער סוד                                                    | The Secret                   | ,17 פֿ <b>אָרװערטס</b> , יוני<br>,15 ,8 ,1 יולי<br>,15 ,8 ,24<br>,1983             | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | I, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 424-435                                    | Deborah Menashe                |
| 64 | דער .<br>באַשולדיקער און<br>דער<br>באַשולדיקטער              | The Accuser and the Accused  | פֿאָרווערטס, אויגוסט<br>1983 ,26 ,19                                               | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | DM, 1988<br>LOA vol. 3, pp. 631-635                                   | The author and Lester<br>Goran |
| 65 | . די פּאַסטקע                                                | The Trap                     | פֿאָרווערטס,<br>16, 7, 2, 16, 16, 16, 16, 28, 21, 1983, 28, 21                     | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | G, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 564-575                                    | The author and Lester<br>Goran |
| 66 | . די פֿאָרלעזונג אין<br>בראַזיל                              | The<br>Impresario            | <b>פֿאָרװערטס,</b><br>,28 ,21 אָקטאָבער<br>,18 ,11 ,4 ,18 ,18 נאָװעמבער<br>,18 ,25 | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | Harper's, April 1986<br>DM, 1988<br>LOA vol. 3, pp. 662-671           | The author                     |
| 67 | די לויפֿערס .                                                | Runners to<br>Nowhere        | פֿאָרווערטס,<br>גאָוועמבער 25,<br>גאָוועמבער 2, פ, 16,<br>דעצעמבער 2, 9, 1983      | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | DM, 1988<br>LOA vol. 3, pp. 679-686                                   | The author and Lester<br>Goran |
| 68 | X<br>(No original<br>manuscript in<br>archive)               | Why<br>Heisherik<br>Was Born | X                                                                                  | X                        | I, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 357-365                                    | The author and Lester<br>Goran |
| 69 | X                                                            | Remnants                     | X                                                                                  | X                        | I, 1985                                                               | The author and Lester          |

| 70 | In the archive:<br>a Yiddish<br>handwritten<br>manuscript<br>X<br>(No original                                                                                                         | The Smuggler        | X                                                        | X                        | G, 1985<br>LOA vol. 3, pp. 576-580                                     | Goran  The author and Lester Goran |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|----------------------------------------------------------|--------------------------|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
|    | manuscript in archive)                                                                                                                                                                 |                     |                                                          |                          |                                                                        |                                    |
|    | דער הויזפֿרײַנד. In the archive: Yiddish handwritten fragment; Yiddish handwritten fragment, printer's copy                                                                            | The House<br>Friend | X                                                        | X                        | The New Yorker,<br>July 1, 1985<br>DM, 1988<br>LOA vol. 3, pp. 600-606 | The author and Lester<br>Goran     |
| 72 | X (No original manuscript in archive)  אַ פֿריִערע פֿריִערע װוערסיע איז װערסיע איז געװען אין אַ טײל געװען אין אַ רטיקל מיטן נאָמען פֿון אַ אַרער מיטן נאָמען "שרײַבער אַנאַלפֿאַבעטן", | The Missing Line    | פֿ <b>אָרווערטס,</b> 30 נאָוועמבער 1979 דעצעמבער 6, 1979 | יצחק באַשעוויס<br>זינגער | Partisan Review, Spring<br>1988<br>DM, 1988<br>LOA vol. 3, pp. 687-692 | The author                         |

|    | פֿיגורן און"<br>עפּיזאָדן פֿון<br>ליטעראַטן<br>פֿאַראיין")<br>פֿאַראיין") |              |   |   |                                                                                       |                   |
|----|---------------------------------------------------------------------------|--------------|---|---|---------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| 73 | X In the archive: Yiddish handwritten fragment                            | The Painting | X | X | Uncollected, apparently<br>also unpublished<br>previously.<br>LOA vol. 3, pp. 821-833 | Shulamith Charney |

# **Appendix B: Table of Contents**

| (no. 5 in <b>Appendix A</b> ) אָקטאָבער 8, 9, 15, 5 פֿ <b>אָרװערטס</b> , אָקטאָבער 3, 1965 (חס. 5 in <b>Appendix A</b> ) אָקטאָבער אָקטאָבער אָ | 99  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| (no. 8) אָרלעזונג, <b>פֿאָרווערטס</b> , דעצעמבער 10, 11, 17, 1965 (no. 8)                                                                       | 107 |
| (no. 10) פעטש, <b>פֿאָרװערטס</b> , סעפּטעמבער 30, אָקטאָבער 1, 1966 (                                                                           | 116 |
| (no. 51) אַנואַר 23-24, יאַנואַר 23-51, 1975 (no. 51) דער מאַנוסקריפּט, <b>פֿאָרווערטס</b> , יאַנואַר 24-23.                                    | 120 |
| (no. 43) אָפָאָר, זז' 1973, אָקטאָבער 1973, זז' 360-354 (                                                                                       | 127 |

איר האַב אַנגעקלאַפט אין האַ- באַבע. נישט ליין הייכעו אין א העלען יואלט זיין ראקעפעללער אדער ווי הייסט עס ! - יא עטיאפיע. עם איני בי עם איני אין א פאנאמאיהוט. אין געי ויין א שמערקע מיט גרעטא גארי פראנקא דער באנדיט וויל אייני אינג אינג אין א פאנאמאיהוט. אין געי לע שיך. אין א קראוואט אויסגעי בא. ציריקגעשמיעסט, אייב די מיי פירען פאשיום אין שפאגיע. דארף שטיקם מים גארדענע פעדים אין חי האס ויי העלעו מאכעו פון מייו מען דאס אלץ צוגעבעו. דער לעוער ער מים א פערה אין מיטעו. אין מויל בלד ואל זיין א סוקסעס. אין אלץ זאל וויסען וואראיין און וואראוים. ער מים א פערה אין מיטעו. אין מויל בלד ואל זיין א סוקסעס. אין אלץ זאל וויסען וואראיין און וואראוים. - האט געשטעקט א צינאר. ס'אין געמאלט. איד מיו טאקע היינטיגע סיואל שטימען מיט דער צייט. שויער בעווען צו וויסען. צי ער איז יואד צופליהען קיין האריייאוד. ווי־ איר פארשטעהט אדער נישט ? אווי ער ערשט נאר אריינגעלומעה אדער פיל ווילט איר פאר דער ארבעט ? ווי דאס ביר איז איז אידיש. דארף ער האם זיד גענריים ארויסצוגעהו. זאגם מיר א קיילעכיגע סימע. פון אייף א וואנט האט געהאנגעו א — פינף הונדערט דאלאר. מאנדארינע. אייף א סישעלע וענען — פינף הונדערט שמאליארעס. דאס איבעריגע. איך. זיגמונט זעלי עלעגעו אלבומעו. זיגמינט ועלצער האַ גַ גוט. איכיל זיד מיט אייד צער. בין נישט קאין אפגעשראַקער ם. האם בעהאם אויפגעהאנגעו אין נישם דינגען. אין פאריו האב איך נער. מירין ואגען די ענגלענדער זיי זיי דעם האטעליצימער א סד פאטאי עס געהאנט קריגעו ביליגער. אבער ואלעו וור פארגעמעו פון דארט. זיי ען גראפיעס: פון זיר און פון אַנדערע. מ׳האט מיד ארויסגערופען קיין האַד האבעו געגעבען אַ באַלפורידעקלאַ־ מיר האט זיד געדיבט. אז כיהאב לייואוד. מאכט א בוד סיואל זיין ראצוע. טא זאלעו זיי צוריקגעהן יי דערהענם ציויטעו זיי עטריכע פילםי וואה צו לייענען. סיזאל הארט זיין קיין לאנדאו און לאועו די אידעו יי -- אקטריסעס. ער האט געטאו קונציג ארץ: דאס רעבען פין מענטש. אין צורוה. מיט דו אראבער וועלעו מיר אַ אַ פרעג געטאון:

ער TY

77

01

ע" היימיש. איד האָב פיינט. ווי נישט ז אין אונזערע ביונעס דארף . – גוט. איכיל אייד געבען היני ין מ זאגט צערעמאנילק. אדער ביסט מעו נישט ויין קא יאלד. דערט דאלאר או איואנס. וואו איו צ -- א גיטער ברודער. אן אייגענער א ווייל האל איד געשוויגעו אין ערגיק מיון טשעקיביכל ? אן מענטש ייצו נישט געה צי אלבר געבלעטעים אין דעם בוך. דערנאד ויגמינט זערצער האם אנגעלעהנט א בי רוחות. איר ווולט עפעס טרינקעו ? האב איד געפרעגט : ים יייסקין האניאקן שערין קאָקא — אין יואס סאָריא שפראַד האָט אַרייסגענומען פון בוועם־קע־

\* N782 ---

ביינ. א דאנק. עבעון

בר עסעו דעבם מעו אין א גרעיר זעלטע, אין נאסע פין פאמאדע. ער גען: מיין טשעק אין גום. כ'בין וון שנאפס לפי ליינמאל נישט שארען. האט געטראגען א ראוע העמד. די דא א קורצע ציים אין אמעריקע, ני

נט איר דאנט דייטש ז ב האב איבערגעועצם --

פי דייפש דעם עצויבערבארגיי.

ות מאנים רשמאו. נם צו לייענען, אם דאס איז מיין בן. דיגע היימישליים אין א גיטמיטיגי נישט לריגען נאר אוא פען. די פאבר א רי ביין אבענטייער אלס אידעאליסטי, דייט וואס מ'געפינט בריין צייישען ריל וואס האט דאס געמאכט עלי ע הג ועצט עם איבער. סיאיז ארוים אייף פאלק. סיאיז מיר אייפגעפאלען, אז זיסטירט מעל נישט. סיאיז עכט נ ער שווי רונגען. איינעם גאלר. טוט א קוק אוין דער פראר די אווי איינעם גאלר. טוט א קוק אויף דער פראר דער מיט א רובין אוז איינעם מיט א בע. פערצען קאראט! איר זענט ע בע מאמעילטון אויך. איכיל עס צעטיי מיט א רובין אוז איינעם מיט א בע. פערצען קאראט! איר זענט ע איר קען צווישען מיון משפחה. כיוויל בריליאנט. ער האט זיר געקיויני געווען אמאל אין פארין ז בריליאנט.

אר טאטערמאמע ושלעו האבעו פון מיר קעלט א ווייל. נחת. איכיר פארקייפעו א פאר היני דערט ביכער אויך. כהאב א ים אין וואס ער שפראר כהאב עס געד נישטא נאד אוא פאריז אייף דער א' מים שריינד. מיין באבע פלעגט ואן שריבעון איד גיב אייד דאס דיין גאנצער יועלט. אמאל איז ביקאן ד נכן געד: גערט איז כלאטע. שבער סטע בוד און ועצטיאיבער פין רעשט געיולן א פרעהליד שטעטל. א בר. פריינד קיבען צדיניע. דייטט. איר האב פיינט לאנגע רייד. מ האט עס געריפען: דאס ציייטע ב נר. פריינד קימעו צרינוץ.

איר האט געהאט א קלוגע אדער אהין, אדער אהער. דאס בוך פ — 💛

אכט־און־ניינציג יאר אלט מאלסט האט זיך א סד געענדערט —

ז מיך איז ארויסגעווארפען דאס איר פארשטעהט מיך ז בה זעצט אייך. נייט מיט מיר לייענעה איר פארשטעהט מיד אדער — יא. כיפארשטעה.

האם איר דאס בוד געשריבעו ז זיגמונט ועלצער האט אראפגער דענע פילפעדער. א ווייל האט נימען רעם הום און איר האב אים זיר ווי געצעגערם. דערנאד האם ב האב ערשם אפגענעסען איצט דערועהן קלארער. ער האם געואגם: געהאט א פעטעו שטערו מיט א לרוי — שרייבט אליין או אייער נא" נ ש מיין באבע פרענט ואנען: מען העפט אין מיטען: אין א האם מען אין הונדערט דאלאר. איכיל א די לישלע האם נישם ליין רנא. פין געדיכטע האר. שווארצע, געלריין התמינען. איר דארפס נישם זארן באלעו וענעו געיועו בלייליד פין א אבער מיווייסט שוין אז זיגמונט פ פין בארד וואס וויפל מיזאל זי נישט זעלצער איז קוראנט. די גרעסטע א באלצו אוז קראצעד בלייבט או אני ליים האבצו מיד פארבעטעו צו זיד כ ייאס איז ראס פאר א בארגין ייאיהס. ער האט געהאט דיקע ליי אין אלדאס, איבעריגע. אטידי פעו .... סיאיז דער טיטל פין טאמאט פער א ברייטע נאו מיט גרייטע האבען מיר גענעבען מיינע פרייגד — באולעכער. פון די שיוארצע אייגען אין פאריו. ווען מיהאם מיר גע" ס - האי כ האם נישט קא צי/ם האט ארויסגעשמייכערט א ביימין מאכט דעם באנקעם. איר קאנט א

וואס איז דער אונטערשיד ---

טעל ביי זיגמינט זעלצער און כיהאב בעיוען ויען זי איז געשטארבען. געי אייף דער ועלט. היטלער דער ממזר דערהערט רופען: ביטע! ענטרעי! וואלט האט זיד דערלעבען בוז צו די איז געווארען באלעבאס אין דייטש־ קאס־אין! כיהאב געעפענט די טיר היילעכיגע הונדערט. אבער מאלע האנד. א פייער אייף אים. מיסאר אין דערועהן אַ דיקען פאַרשוין, יואַס מ'יויל אלץ. איר יואַלט גע" ליני דער חזיר. האָט פאַרכאָפט -

מעו געבעו אוגזער קאמף אין פאר לעסטינע. די שטרעבונגען און אלי

בר א דרעה מיטון צוגאר און שטומפיג געראנה. און טאַקע נשמה אייר. א זיר שיין ווי ס'איז אַן עצה־געבעו. ביר דארף געבעו א צים אטידא, מאכט דאס אלץ ללאר און סיואל איר זענט דער איבערועצער ו אונטער ז דעסעדע. אויב סיטוט נישט דוד לייענעו גרינג און מים אַ סעם. —

דעם ציגאר אוים ו אש בעכער. ער ר

שענע אַ טשעק־ביכל אין אַ גאַל־

א פאר טעג. — א פרעהליך שטעטל. הא : —

איז ארוים אין 1932 אין זינט דאר

ערצעהלונג

\*

יצחק באשעווים

איי היי ווע MIL

ישו

מייני מע

שוו

Z,

מא

1367

דרי

סונ

1775

277

38

זררן

XE.

272

TT

12

38

בורו

nn

צרו

Zer

טע

זעו

פר

E38

=

פאריז. אבער די מלחמה האט אלץ מאביל. קריגסטו דארט און אויב דו גע יארעו. אבער ער האט צוליב ברישש - און די נקבות.

יושגעו.

ביל אין א נקבה פארשטעהעו זיך איר האט א פרלע קעשענע מיט אין זי ווייסט גענוי וואָס איר ווילט. אַ שטול צום טיש. ער האָט אַ פּרואון פון תפיסה־נאַטשאַלניקיס טאַכטער. איר רופטיצו אַ טאַקסי און זי פארט געטאַן דעם שפיץ פען אין דעם מאַ־ שוין מים איוך. איר גים דעם שא" ניקירטעו נאגל פון גראבען פינגער כ'זאל אים פארלייענעו די קאפים" סער א פראנק און ער אין שוין אין דער לינקער האנט. ער האט לען פון דעם שרייבעכץ און כ'האב אייער גיטער־ברודער. אווי אין האר ארויסגעשטעקט א שפיצל צינג און יעדעט מאל געהאט דאס אייגענע טעל און אומעטום. דא איז אמע" געשמירט די בוכשטאבען פאמע" אויסטערלישע געפיל: אז ער ריקע זאגט מעו: מאני טאקס. סיאיז אמת. אז כיקום אריין אין א אזוי ווי כיהאב געטאן א קוק אייך האב וועגעו אים אויסגעקלערט. לאנד. איז די ערשטע זאר לערו איד דער דאזיגער התימה האב איר געי ער האט געשאקעלט מיט׳ן קאפ. זיר אוים ציילען. דערנאד געה איר אוועק איז א רעסטאראז און נעם מענטש האם קיינמאל גארנישט ער האט געול עהם דעם ציגאר צוויי שטודירען וואס מיקריגט צו עסען. געשריבען. דאס איז געיוען אן אונ־ יויל או דער מאגעו איו לעדיג. העלפט נישט קיין שום חכמה. ס'אי־ בעריגע. ברידערל, קומט מיט דער צייט. כ'בין אוועק אין פאריז צי די פאטאגראפירט ווי מיט אן אייגע־ בעם. טוט א קוק אין אלבום -שריבעו איז קיינער קאו שוין גארד נישם אפפרעגען. א קווין מיינער האט מים ציועלף יאר צוריק גע" אנטיסעמיטישע מיליאנערען. און בראכט די לעצטע נאכט. ויגמונט עשענט אין פאריז א כלייז געוועלי בעלע אין היינס האט ער א גער געווען פארליבט אין ישיבהיבחורים שעפט. קומעו דארט די גרעסטע אדער אין חרוצים. לייט. ראטשילד איז ביי אים א

איבערגעקערט קאפויער. צוויי זאן דארפסט ווינדעלעד פאר א' קינד, עפעס זיד אפגעזאגט צו דערצעהלען כעו האב איד ליב אין פאריז: די קאו מעו דארט אויד באקומעו. יוען דעם אמת. ער האט אויף אלץ גענעד ועמעלעד וואס מ'באקט דארט — מיינע אייגענע האבעו דערהערט, אז בעו דעם אייגענעם ענטפער: שרייב איר האב אנגעשריבעו א בוך. זעי ס׳זאל זיין אינטערעסאנט. מ׳זאל איר רעדט פראַנצויזיש ז — נעד זיי געווארען מיט מיר ווי ברי־ קאַנען מאַכען דערפון אַ זאַר פאַרין — איר רעדט פראַנצויזיש ז האב איד געפרעגט. אבי עפעס צו דער. ראס האט מיר טאקע מיין ראדיא. אדער א פיעסע, איד האב קווין געגעבען די דאויגע פען. אַט דעם העלד געגעבעו אַ טאַטעו אַ איך רעד אלע שפראכעו. דא שרייבט־או אייער נאמען און וואלד־סוחר אין וואלין. אים געי — וואס דארף מען רעדען ז א מאנס" דא הונדערט דאיאר. זאל זוין א מאכט פאר א מוזיקאליש וואונדער־ דאַטע אויך. אַז זיגמונט זעלצער גיט קינד. אים שפעטער אַריינגעצויגען אוים וואונק. ווער שמועסט, אויב א טשעק. מוז אלץ זיין פיבקטליך. איז דער רעוואלוציאנערער באווע־ איד האב אנגעשריבען מיין נאר גינג. אים אריינגעועצט אין ציטאר פראנקען. קאנם איר אפילו זיין א מעד. די דאטע. די סומע. זיגמונט דעל אין יוארשע און אים געלאזם שטומער. איר טוט אייף איר א קוק ועלצער האט באדעכטיג צוגערוקט פון דארט אנטלויפען מיט דעד הילף

זיגמינט זעלצער האט פארלאנגט לעד - לאטשערעס און לאפאטעס. גלויבט אליין אין די ליגענס וואס שעו די ליפעוֹ. געבלאועו קייקעלעך רויך. זיד פארטראכט. טיילמאל האם עד אפילו מיד געהייסען צר שריובען א פאר יוערטער, איים־

ס'האם זיך מיר אפט אויםגעווי־

ער פלעגט אייגדרימלען אויך, יואס סיהאבעו זיד געיאגט נאד זיי אויפין פארהער וואו ער האט פאר־ זיי. די כשריע בתולות. זענען גאר זעלצער האט געיטענהיט צו איר: סילוויא דארלינג, ס'איז אלץ אס 🕳 ... ביזנעם. ביזנעם. דאם איז אמעריי געו

איד האב געמוזט ציטראכטעו או קע. . . דו ווייסט דו ביסט מיר אייני צו שטענדיגער קונה. דעם פרעזי" אנדער סארט קוואטש. אבער וואס ? געבאקען אין הארץ... כיהאב איין דא רענטים ווייב קומט דארט קייפען איך האב געפרואיוט אייספרעגען גאט אין איין סיליייא. :.

וואוסט דעם אמת: דער דאוינער געווארעו ערנסט. אפילו טרויעריג. טערשריפט פון אן אנאלפאבעט.

סיהאט נישט געהאט קיין שים ברייטערעו די שילדערונג. שרייבער. די גרעסטע שרייבער זין נאכצופאלגעו דעם דייטשעו ארן זיי האבען מיר אלע געגעבען טעקסט. ווער דעד האויגער שריי- זען ווי איד וואלט אים אויף עפעס רעקאמענדאציע - בריוו און אלדאם בער איז נישט געיועו האט ער גער א מיסטעריעזען שטייגער דערמאנט איבעריגע. מיהאט זיד מיט מיר האט אויסגעטראכט מיאגראפיע אז זאכעו יואס ער האט האלביפאר־ וואס האט אפשר געפאסט פארין געסעז. אדער, ווער ווייסט ? אפשר דייטשען לייענער אַבער נישט איז זיגמונט זעלצער נאַר נישט גער מים די גרעסטע! און נישם גלאט פארין אידישען. די זאצען זענען האט דערגאנגען צו דער מדרגה פון עפעס ווי פרעמדע. אפצויפטריעו, געיוען לאנגע, דער סטיל שווער, אונטערשיידעו צווישען אמת אין נאר ווי פריינד! אט דאס בין איד: פול מיט יענע באנאליטעטען וואס שקר? צומאל האט דאס פעטע פנים אייב א פריינד. איז מיט'ן גאנצען זענען כאראקטעריסטיש פאר מערבי זיינס באקומען דעם האלב־נייגער הארצעו. מיר. עסעו צוואמעו און אייראפעאישע שונדישרייבער. ווען ריגעו. האלבילעסטיגעו אויסדרוק מיר טרינקעו צוזאמעו. כיטראכט זוי שרייבעו יועגעו אידעו. ארע פווא שטיפעריש קינד וואס מידער־ נישם פון קיין געלט. זיי האבען מיד מאנסלייט אין דעם דאויגען בור צעהלט אים א מעשה אויף איינצר פארגעשטעלט פאר די פרויען און האבען געהאט הויכע שטערענס שלעפערעו. ער האט געגעניצט, גער איר זיי — מים מיינע נאַהענטע. לאנגע פאות. די טאטעס האַכען אַלע שמייכעלם. געריבען די אויגען. כ׳האב דארט פאמיליע אין אלדאס לעהאט יוייסע בערד זענעו אלע איבעריגע. איינער איז א פראפער געיוען קרבנות פין פאגראמען אין אבער דער טעלעפאן האט געהאר סאר אין דער סאָרבאו — דער גרעסי אלץ וואס זיי האָבען געוואַלט אין טעו אין איין קלינגען. דא האָט גע־ טער! אלע פראַפעסאַרעוֹ קוקעו אים או די קינָדער וייערע ואַלעו זאָגען רעדט דער ניי יאַרקער אַגענט זייי אין מייל אַריין און וואָס ער זאָגט נאָד זיי קדיש אין שטעלען-פאָרי נער. סימיד קאץ: דא האט מען איז היילינ. אזוי ווערט עם פאר" צייט־ליכט. די יינגע פרויען זענען אים גערופען פון האליוואוד. און דא אלע געיועו שווארצע שעהנהייטען. האט אים איינע א סילוויא גענומען

ש טאש. אדער א-גארסעט. וואס זי ביי ויגמונט זעלצער פון וואנען ער און ער האט געפויקט מיט'ן מיי ברייבט. ווילסט קייפען או אויטאר שטאמט. פאַקטען וועגען זיינע יוני טעלסטען פינגער אין דער בריסט פא

מונט באוריוען.
איר:
אלץ אשטייגער וני סילוויא וואלט אים
זעריי געועהן פון וואנען זי האט גערעדט
אייני צו אים. ער האט אויפגעתאנגען אייני צו אים. ער האט אויפגעתאנגען איין
איין דאס טרייבל און א זאג געטאן:
— הורען איינסיביי־איינס...
ו מיי און פונסניי אנגעצינדען דעם
יוסט פארלאשענעם ציגאר.

בחב יינעם

71K . 72172

ים די

77% ויועו.

וארבו

וקיים.

מיר

TITE

נו זיד

ר ניד

TW T

T'N I

TIE

THE

ו אין

1000

יוענט

TID P

-"X 75

772 1

"באנ"

TEN 1

אוייף רמים־

מיפות

77 ,1

TUT

噐

(המשר פון נעכטען)

מאַטיש. טיילמאַל האָט זיר מיר אויערען ווי אַ טויבער: אייסגעוויועו או זיגמונט זעלצער מאכט - נאך די אריסגעטראכטע שער איבערועצער! אויאנטורעס פון מיין. אידישען אינה. מעקסט. ער האט מיר געהאט נעי דערטער. אבער דער טשעק איז צור בעציואונגען אלץ אייפצועסען אייף לינקען ארבל. ריקגעקומען. כ'האב סעלעפאנירט דעם מאלציים נאר דער חופה: די צו ויגמונם ועלצער אין האטעל, געהאקטע לעבער, די קניידלעד מיט אבער מיהאם מיד געואגם אז ער האט זיד ארויסגעצויגעו. מיטאמאל געפילטער קישקע און די געטריי האב איד געסראגעו אָ טעלעגראמע קענטע פארפעל. און דערנאד צוצר ביושל קומעו אייף זיין התונה מים בייסעו דעם האניג־לעקער און די נעלם... דער אייגענער סירוויא, וואס איר אייעריקיכלער וואס די שוויגער צינאסעל איז געווען מאסקאיויטץ. האם אליין געבאקעו. כיבין געקומען צו דער אנגעגעי בענער צייט אין האָטעל גדילענסי״. ריכם ארטאדאקסישע התונות, בר־ האב דארט געטראפעו די כלה. איר מוטער. א שוואגער. עטליכע פריינד.

אגענם. א פיצעלע מעגטשעלע מים מיהאם דאמאלסם געלאנם קויפעון אירע רעכם. אבער זי זיצט אויף א א לאנגעו ציגאר. האט זיד גע"ר הייוער און פלעצער. אויב מ'האט שטיהל א פוס פארלייגט אויף א סה סודיעם מים א ריויגעו ראבאי וואס געהאם מוומנים. ער האם געראסעו פוס. רייכערם איין ציגארעם נאכין ניי זיגמונטין נישט אריינצולייגען אין אַנדערען און וויל נאר וויסען אלע באַנדער באַרדען. סילוויא באַנדען דאס געלט וואס ער וועט קרי מיינע ביזנעס. סיגעלט. וויל זי. זאַל בי כרה. מיט א קרונעד נאַן ווי אַ גען אין האַרוואוד, נאָר אַריינצין איף אַריינליינטן אויח אור נעראַכענער שנאַבל, די האַר ניי צעבראַבענער שנאבל, די האַר גע" נעהו אין די בוייביונעס. ער האַט דאָם באַנקיביָכל, זאָנט זי, איז מיין פארבם מים א קאליר פין מעהרעד א זאג געטאן: צימעם אין אנדתירט מיט א סד מאלדעו אוז רינגעלעד. האם גע" געלאו. ס'איבעריגע וועם זיר שויו וינע איז יענע האם מיר דערצעהלם לא שמייבעלט צו מיר היימיש און שפאר טאן פון זיד אליין. סקנם סים מים די געלע אייגעלער, אוני שנאה שערגעשמירם מים שווארץ את ביכער – האם ויגמונס ועלצער גע" מים איר כפרה. זיים שוין געהאם די בלוי. די ברעמשי אויסגעצופס איז ענטפערט. אנגעצייכענט מיט א שטיפט. פת צייישעו די צונטער־רויטע ליפעו פרייער צייט. באנץ האם אפערגעגלאנצם א קאסטען פארצעלייענע ציין. ס'אין שווער רעם התן, או דער טשעק זיינער איז'

2%-אנדער פראנעט. ווי נאר איד האב טעל און א האטעל אין די קעטסקילי זיד צו איר הערנעהענטערט. האב בערג. ער האס מיר צוגעואגט. אז לתמה איך באקומעו או אטאק פון ניסעו. ווי נאר ער וועט צוריקקומעו קייו באצאלעו. דא. או מיוויל ויד גטיעו, נק בעמעו כאם וואס האט זיך אנגעהויבעו נירען. שמאל אין זיך פארענדיגם מים א זעקס וואכען זענעו אריבער און יף אם דרייםאַכעו קיהן איבער א ברוסם כיהאב פון אים נישט געהערט. טישע וואס האט ארויסגעשטארצט ווי א מיטאמאל האט עמיץ אנגעקראפט חתונה איז ויגמונט זעלצער דורכי שנאה נאניק. אין די צעפארענע שיד אין אין מיין טיר אין דעם מעבלירטעו געפאלען מים דעם פילם. דער קאני נאר" רם באועצט מיט סאלשע פערל צימער וואן איד האב געוואייגט. טראקט איז שוין געווען אנגעשרי־ קאנ" האבעו געשטעקט א פאר קראנקע נאר איידער כיהאב באוויועו צו בעו אין זיגמונט ועלצער אין שיין גן פים. די זאַקען אַנגעפילט מים פליים ענטפערען. איז אַריין זיגמינס זעל־ געווען גריים צו חתמיענען. מים־ מיי ציויי וואירשטעו וואס עפנס א צער. א באיואקסענער. אין א פארן אמאל האט די פירמע חרשה באקרן צו לץ האם איבערגעפאקט. זי האט, פלעקטען אנצוג. אין א קויטיג מען. ווייוט־איים. געליטעו פון אסטמא העמד. מיט א קורץ רעשטל ציגאר אווי ווי זיגמונט׳ם טשעק איז ה יכרוד יייל אורי ווי זי האט אויפגענומען צווישען די ליפען. ס'אין שוועד גע" בעהאט צוריקגעקומען. האב איך

פרייכט. זיגמונט זעלצער, אין א אין זיין שטטרן האט אויסגעוויזען מז

מאַמע. דאָס איז מיין אידי־

... הא ז לאמיר זיין געזונט... דער טאג איז געווען א הייסער, יייד. דאס רינדעריפלייש מיט דער

מאז. האט מיר געזאגט. או זיינע פלאקס און די שפרינגפעדערס, און ראוריםאית, וואו מיהאם איינגעי ביזנעס זענען אין ריעל עסטעים. געואגם: ער האט דערצעהלט ביי דער סעודה וואל סטרים אין 1929. פון די זעלבסטמארדעו וואס זענעו פארגער

פארצעלייענע צייו. ס'אין שווער דעם חתן. אן דער טשעק זייגער איז איז איז דער שוואגער אין א פער־פי פי געווען צו וויסען. צי זי אין דרייסיג צוריקגעקומען. פארקערט. כ'האב כ ייי ביי עפעט א רויב־חיה פון או נימת. ער האם אנגערופען א שטע" נישם. געה טשארטן!...

פראק און מים א ווייסער בלים אין טיפער ווי אלעמאל. ס'איז געלעגען זיי אלץ איז געטע, גיר אוז דראר לאץ. האט איר געשריגען אין די אייף אים די פארווארלאוטקיים פון או שרימאו. כ'בין געלעגעו אוים'ן בעם און פארגעסען זיד אויפעוהויי בען. כ׳האַב אַ פרעג געטאַן: מיי וואס אין געשעו. הא ז --

זיגמונט זעלצער האט מיט דער געבען אַ טשעק אייף נאַר אַ הונד אַבער זיגמונט זעקצער האָט מיד רעכטער האָנט אַפגעפאַכעט דעם אי

53

22

22

177

37

111 CD

22

11

U

22

ם׳איז שוין נאד אלעמען. ם׳האט נישט געטויגט, האַ ז ---

ש פאראזיט. — יואס האט זי געוואלט : ---וואס ווילען זיי אלעין דיין -

ער האָט זיך שווער אַוועקגעועצט אויף דעם פאטעל, וואס ס'האבען סילוויא׳ם ברודער, סידני בריים" פון אים ארויסגעשטארצם דער

111 איד בין געקומען צו איר מים — מציוה כ. אסיפות פיו רבנים. אין עפיואדען וועגעו דעם קראה אויף או אפען הארץ, אבער איר איז אני געגאנגען כלויו מיינע פארדינסטען. מיר׳ן געקראגען אַ צימער אין דעם טי סימוד לאק זיגמונט זעלצערים קימען באלד דערנאד אין ווי ביליג האטעל און כיהאב געוואלט טאן בא בעסטער פריינד. כ׳האב דארט געד פא בריאוים ערניץ אייו באני טראפעו אין קאסינא אירים א קר אל דעם אמת: זויט שוין געהאט דריי ליי מיין קאפ איז אין שרייבעו מענער און אלע האבעו געשלאגעו שו — געליבטע אויך. עפעס א בוטשער א - דאס קאנסטו טאו אין דער אין או אגענט פון ניי־מאשינען. בי מ'תאנדעלט מיט'ן קערפער, דאס כיהאב זיך געשעהמט צו זאגען אלץ. די מאמע איז נישט בעסער

פאסם אדער פרפצינ. הענט האט זי געד אים נאד געקריפט א מתנה א קרא" וויכער. קירץ אין גוט. כ'ואג איר: "צפעו האט נערינצערטע, אבער די נעגל וואס. ער האט מיר געואגט, או ער ביי מיר, שוועסטערל, האסטו נישט אמאל וענעו נעווען לאנג. רוים און שארף פארט מים סילוויאין אויף א הא" נעטראפעו. אייב סיגעפעלט דיר איריט זיך גט'ען. הא ? --

אויב זי וויל א גם, זאל זי די מאמע אירע האם געהאם א ניו יארק. יועם ער מיר טעלעפאר מיו מעו פארעו קיין קאליפארניע...

נאד דעם דורכפאל מיט דער או

כזי חינשענישען און צוריקגעוואונשען, חען צו באנעמען ווי ער בריהט זיד אייפגעהערט "איבערצוזעצעו" אוי ר מין האט זי געשלונגען פילען און געי נישט אפ דאס מויל. דער העקט' סיהאט אויסגעוויוען, אז דער אפי

102

ערצעהלונג

TIB יצחק באשעווים

ען מאד צווישען אונו איז אוים. אבער וואס איד האב אים אריינגעגעבען וועו א קאפעלע נידעריגער פוז דער לארם און וויפל ער האט פאראי־ לומעו איידער לעמפעו אויפ׳ן פון א פריהערדיגעו מאו. בעריגט. ער האָט מיד אייסגעזוכט פראַנט: דא איז ער געווארעז ביי אין אלע מעברירטע צימערעו. ויאי מיר א חלוץ וואס גריים זיד צו בייעו האם סארעפענטליכם א פאר ברי

בערציעו.

זיגמונט זעלצער האט מיר אלץ לעד. אבער כ׳האב נאד אלץ נישם צער. די צווייטע מרס. זעלצער האט דערצעהלם. ער האם געהאם גער געהאם באקומעו פון אים מער ווי א כאפרגעטאו מיין האנם אין איר שלאסען שותפות מים א פעדלער יואס האם געהאם א קליענטעל אין געהאם פארלוירעו דעם חשבון פון ... אויב איר זענם זיגמונט׳ם סטעטעו איילאנד. דערנאד איז ער זיגמונט זעלצער׳ס לליינע ראטעס. פריינד. זענט איר מיין פריינד!... 75 געווארען א שותף צו א פאבריקל אבער ער האט. אפנים. אלץ גע" און זי האט גענומען ביי מיר א וואס האט אויסגעארבעט נעצען דענקט. ער האט יעדעס מאל א הייליגען צוואג. אז איכיל קומען צו פאר ווייבערשע האר. כ'וויים נישט וועג געטאן דעם מאנוסקריפט אין איר פרייטאג־צרינאכטס עסען גער ווי אַזוי, אַבער ער האָט געשלאַסען דער האַנט און געפרעגט : 201 קאנטשאפט מים ראבאים. שרייי 73 בער. אַקטיאַרען פון אידישען טעאַר -73 טער. יעדעס מאל וואס ער האט מיך 0 אן באווכט. האט ער מיר פארגעשלאי פון א סד געלט. זיגמונט זעלצער . בין בילעטעו אייף עפעס או אוני איז נאד נישט געשטארבעו ויי. × טערנעמונג. וואר כ'האב קיינמאל איד האב באקומעו א פאסטעו א פרייטאג־צו־נאכטס אין די ין בישם געוואלם געהן. די מלבושים אין א צייטונג און זיך מעד נישם בראנקס. האם זי זיר געקישם מים צ זיינע זענען געווארן אפגעכוימעלט. גענויטיגט אין די פאר דאלאר וואס מיר און מיד גערופען ביים ערש־ אבער ער האט נאָר אַלץ געטראגען זיגמונט זעלצער האט מיר צוגער טען נאמען. זי האָט געהאַט פאַרבער א ברייט־ראַנדיגען הוט מיט אַ וואַרפען: צעקנייטשטע איין־דאַ־ טען אַ פאַרלעגער פון קאַלענדאַרען. לינסטלער־שלייף. פון דעם אנגע" לארדיגע באנקנאעעד און טיילמאל 77 בי פאלטעו פארטפעל ויינעם האט ער אפילו שטייסלעד מינק. ר אלעמאל ארויסגעשלעפט כל'ערליי ם קאטאלאגען. בילדער פון בארימטע געווארען אזוי ווילד־ פארוויקעלט. פון א כשר דעליקאטעסען־געוועלב. יי ליים. רעלאַמענדאַציע - בריוו פון אווי מעלאַדראַמאַטיש און פול מים אַ חוץ אַ געזינדל אַנקעלס. טאַנטעס. מן שרייבער צו פארלאגעו. אפשלעפעני ווידערשפרוכען, אז כ׳האב זיד אני קחינעס און א קוזין א דאקטאר פון ארום ם דיגע ענטפערס פין רעדאַקטאַרען. געהייבען פאַרהאַלטען, און כיבאַ" מאַנטעפיאַרע שפיטאַל. אַלע האַבען 73 בילדער פון נקבות. .7

01 73 וט יר שוין געהאט פאַרלמירען דעם דיין קלאמערט און מיר. וואו איד האב צער". און אונטען — דער נאָמען די פריהערדיגע קאפיטלען. בלויו די נעו אוועק חדשים און ער איז ער־ ,73 צייכענם אין א נאטיץ־ביכל.

צער וועט איינועהען די לויוקייט לענראם. דאס ווייב האט אים געד האב אפגעלייענט. איז געווארעו א און די נישט אויסגעהאלטענקייט האט אפגעיגט. אבער ער האט וויך פאטשעריי. זיגמונט זעלצער האט און די נישט אויסגעהאלטענקייט האט אפגעיגט. אבער ער האט וויך כ" אין דער אַכציע און וועט איינמאַלי דער התונה־געהאָט. ער האָט מיד מיד אַרומגענומען און מיך געקושט פאריאלעמאל מיד לאזעו צירוה, פארבעטען אין זיין נייער וואוינונג. אין ביידע כאקען, מעשה סראנצויו. אבער זיגמינט ועלצער האט נישט מיך באקענט מיט זיין ניי ווייב. די טאנטעס האבען מיד צוגעדריקט געפונעו אין מיין שרייבעכץ קיין ווי אויסטערליש. נאר די צווייטע צו די בוזעמס אנין קוזינע האט שום חסרון. ער האט זיך נייגעריג איז געווען אימהיימליד עהנליך צו געלאכט פין לאגייסטערונג א צוויי־ צוגעהערט צו אלע מיינע אוים דער ערשטער: די איינענע קרומע שע האט געווישט די טרערען. דער טראַכטענישעו וועגען אים. זיינע נאו. דעד אייגענער שיינענדיג־אפי חוז האט אנגעטאו א קאפעלע. וואס העלדישקייטען. זיינע אוואנטורעס נארערישער שמייכל אין די געלע אין געלעגען ווי אַ שטערצל איבער מים ווייבער. ער האט צוגעשאקעלם אויגען. זי האט אפילו געפארבט דעם קאפ געדיכטע האר. אין גענר ווי צו אלע געדאנקעו וואס איד האב די האר אויף דעם קאליר פין מעה" מען זינגעו ראש־השנה־ליגע תפיר

75

איר האב זיד געהאלטעו אין אין די אידישע מדינה און דא א פירער כער און באקומעו א שטיקעל נא־ איך האב אים יעדעם מאל איים־ פאגראמעו. כ'האב אים שוין געהאט זיגמונט זעלצער האט מיד נאד אלץ געפרענט וועגען זוינע ביונעס און געגעבעו דריי הונדערט העפט־וייט" פארגעשטעלט פאר זיין איבערוע־ צוויי הונרערט דאלאר. כ'האב שוין רער און גערופעו:

> ם׳עט שוין זיין אַ בוך. האַ י באנץ אמעריקע. - כימוז געפינען א פאסיגן סוף. גאנץ אמעריקע. הא ? מיריו נאד מאכעו דער־

די געשיכטע פוז זייז לעבעו איז געשריבעז לידער. או אייגענטימער א פאר מאל האט ער מיר געוויזען שווינדעל זעלצערין. ניאיאוים זיין פארלאנגט איד זאל פארלייענען אן עם־הארצות. כ׳האב געהאם ביי מיר אויסצוג פון זיגמונט זעלצער׳ם ער איז געזעסעו ביי מור אויף אפגעפאסט אים צוריקצוגעבעו די מאנוסקריפט. וואס ער האט גע־ דער איינציגער שטוהל וואס גען סומע געלם וואס איד האב געקראן האט איינגעבונדעו אין לעדער. פינט זיר אין יעדען מעבלירטען גען פרן אים און צו מאכען אז עק אויפ׳ן טאוועל האט געקלעבט אן צימער, גערויכערט אַ ציגאַר און זיך צו דעם אומזין וואס איד האָב אני אויפשריפט מיט גאַלדענע בוכשטאַ־ צוגעהערט צו. די נייע קאפיטלען געהויבען אין א צייט פון נויט. בען: "די אויטאביאגראפיע פון זיגמה וואס איד האב צוגעשריפעו. כ׳האב אבער זיגמינט זעלצער האט זיד געד מיין אייגען לעבען פון זיגמינט זעל־ טשען אריגינאלי. כ'האב שוין גער זיך נישט באהאלטעו פאר אים. פון איבערועצער. האם פארגעסעו די עפיואדען פון האט ער מיד געפונען. טיילמאל ועי נעמען האָב איך מיר געהאָט פאר־ ניץ געהאָט פארפאלעו געווארעו. אַ פאסיגען פראַגמענט. האָבעו די מיטאמאל האב איד דערהאלטען פארואמעלטע זיר געשטיפט ארום כיהאב געהאפט. או ויגמונט ועלי פון אים א טעלעפאו. אדער א טעי מיר מיט הייסע אטעמס. ווען איך

צון זיגמונט זעלצער האט נישט אוים: אין מודל. דא האב איר אים געשילי ערשטער. געהאט ברייטערע הים: מעגעבען. ער האט געקראגען ערגיץ דערט פאר א פירער אין קערעני טעו און גרעבערע פיס. זי האט ש מסטעלו שון או פטעער פגיע סקרים רעיואלוציע און דא.פאר א געהאט א געוועלב פון ווייבערשע אגענט און מיר אנגעהויבעו צאלען מים צענער־דאלארס. פינפער־דאר פאציפיסט, וואס וויל בעסער אומר וועש. זי האט אויפגעצויגעו א זוהן

איר האב שוין אין דער צייט גע־ פון זעלבסט־שוץ אין די אוקראינער מעז אין דער ליטעראסור. אבער

פילטע פיש און קרעפלעד מיט יויך וואס אזרינע לריגם מען נישט אין

ווען איד בין נאר א סך אפלייי גענישען און נישט־געהאַלטענע צו־ זאגעו געקומען צו איר אין איינעם כעו א אידישען אקטיאר יואס האט געי זוכם א פיעסע, א חוז וואס האם הערם

> אין דער ציים וואס איך האב גע׳ מישט אין דעם כתב"יד און געווכט אים געלאום טראכטעו. צו אלע רייד רעודצימעם. נישם מער. זי איז געי לות און אריעם פת דשר אפערעו

דרעהו פרעם "בבניק

1 772 מיידל שטאו פילם־ רארם

נאד נ געדרי (אדעו

שערם קיין האב ציריכ שורם .3281 זינגע דראם

כאמנ טעו ? מאנכ 71 .7 ליעסי דער

שער או אי דער ליטעו ציריק ער א מים

> דער מיט איד

שי)

DUBU איבעו אויד יענענ טשעי

72

71

۵

0

Ä

U

D

U

0

זיגמונט האט אים באגלייט אויף דער מאנדאלינע.

כ׳בין יענעם פרייטאג־צור געשטאנעו איינער אליין נאכטם אויף א סאבוועי־סטאגציע. פופצעו מינוט צו צוויי. אוז א האלב־געד פרוירענער געווארט אויף א באו, מיט א שווערקיים אין מאגען און א וועהטאג אין די שלייפען, האב שבועה גלייר איד מיר געטאַן אַ צו שיקען זיגמונט מארגעו צערין א טשעק און א בריוו ער זאל מיר אויסהערעו דרעהעו א קאם מיט זיין נישטיגעשטויגעו ווערק. אבער עפעס האב איך אים נישט געקאנט איבעתלאועו אין מיטען. איר בין אויד נישט געיוען ביי מיר זיכער שבת אינדערפריה צי דער טשעק מיינער וועט האבעו דעקונג אין דער באנק.

(סוף שמענדיגעו פרייטאג)

# ור מחבר

מלם

פאר

778

TH

'X'

מים

75

בם

-8

22

בם

-25

-18

72

77 יוער כיהאב געהאם דערגרייכט האט צו זיי צוגעשיקט קאפיעס. 75. צוצאלען וויפל מיר קומט. כידארף ראן דאס זאלקימעסטל. די צוקערי בלויז ציאווארטעו עטליכע ייאכעו. פישקע דעם אש־כעכער. ציגערי־ יייר ער איז איצט פארענגט. כיהאב פען דעם קערנער ער זאל מיר דער יייר ער איז איצט פארענגט. כיהאב אנגען א פריש גלאן יואסער אין איר משט קיין האנאראר.

אלערליי ראבאים. חונים און אסע" ויייב זיינים. פלארענס. האם גע" בע" געארדענט פאר אים א באנקעט און בראפיע, וואן איד שטעה צוואמען אין א וועגעטארישען רעסטאראן דעם כיהאב נעמוזם קומען אין נעמען א מיט איר מאן, אין דאם בילד קענגט דאין טאון אין זיגמינם זעלצער האט געקע יוארם. דערנאד האם זיגמינם ועלי צער פארראנגט פין מיר כיואל אים בילדער מיינע אין אויסשניםען פין שבועית צו האלטען א סוד. פון בריך געבעו א רעקאמענדאציע־ברייו צו צייטינגען ריגעו ביי איר אין איבום. אויפרעגונג האס ער יעדעס מאל א פארדענער פין אידישע ביכער. ער האט מיר געהאט געבראכט א פונסניי אנגעשאטען ציקער אייף די האט איז איינעם א טאג האט ער מיר מתנה א ציגארישפיצל. אנגעואנט די בשורה. או פר האט \*28 אנגעדאנס די בשורות או לי האט אייף זינבינט ועלצערים שרייפעו זיי אפגעדוישט מיטין סערוועט. דער מעו ער בער האט זיר געקלאנט נירי. ער האט זיר געקלאנט ניר געהאט בארריכט דעם כתב"ד אין זענען גרוי. ער האט זיר געקלאנט אים געראום איבערשרייבעו אויף א פאר מיר או דער שותף האם אים אים געראום איבערשרייבעו אויף א פאטווינדערם איו או ער. זיגלינט שרייביפאשיו. איד האב אריינגער באטווינדערם איו או ער. זיגלינט אל הילט אין דעם מאניסקריפט אין בין וופעער היידט אייף די נירעו. ער אין מילט אין דעם מאניסקריפט אין בין וופעער היידט אייף די נירעו. ער באי געיייטט דעם שיויים פון באי געיייטט דעם שיויים פון אל צו די האמוניסטעו. דער רעדאקי געיטענהים: אי טאר האט געהאט אנגעפירט זיני

ים- ניסטישער פראפאגאנדע...

ועלצער האט גערעדט, וועגען א ארויסציגעכען די ענגלישע איבער־ שע ענגליש. זיגמונט ועלצער האט פאר- אנדערע ארויסהעלפער. לאנגט פון מיר איד ואל צוגעבעו אין אויד דעם פאררוסט וואס די וועדם בערעדם האם זיגמינט ועלצער. ער קען נים אייסהיילען. מען דארף האם געליסען פין רוויועלטים טוים, האם א פרעג געסאן: יען דיגמונט ועיצער האט געהאט — האסט שיין אלץ אריינגער דארף האבען אינטעליגענטע בירר אין ז

דערע פערוענליכקייטען וואס ער פון פרויען.

פר: די זיים פינף הינדערם. האב איד איד האב אייף אים אנגעשריגעו. דערמים. אויטאַביאָגראָפיע זיינע איז געענ" נישט צירירען צי דעם ראויגען מיש־ עגאאיסטיש. זי האָט דעם מאַן טיף צו א דיגם. ער האָם מיר געהאָם איים" מאָש. אבער זיגמונט זעלצעד אין טייער אין דר׳ערד... ער ארבעם געצאלט ארום צוויי הונדערט און מיך בייגשהומעו. ער האט מיד געי פאר איד שווער און ביטער. אבער מבסים אונטערי אונטערי ער האט מיר בלעט ביים ארבעל. מיר אונטערי פומט אריין א פאראזים... מט איז גער איז יוי־אנג דאס מיי דערמאנט או דער צייט ויעו הוסטן און דאס סול ויינים איז גער דער איז ניים איז דרוק באר־אנג איר האב נישט געהאט קיין פעני ווארען הויועריג איז כארכלדיג. איד משט ליין האנאראר. און ווינע הינדערט דאלאר האבען שין ואנען וויטטו. ואן מיד משט ליין האט אינגערויען או צווישען מיד באשירעמט פין הינגער. ער מ'רעדט שוין דערפון אין שטאט ל פוזע מיר אין זיגמינט זערצער אין אלץ האט מיר דערצעהלט ווי די קרובים ביין, גלאט אווי. באלע מארער זיינע וענען שטארץ מיט מיר, לייע אבער ווימונט זעל זיינע זענען שטארץ מיט מיר, לייע אבער ווימונט זעל זיינע זענען שטארץ מיט מיר, לייע אבער ווימונט זעל זיינע זענען שטארץ מיט מיר, לייע פארענדינטו אבעי ועטנו הפנט אבעי ורבע יענען שבט וועט באר דאס באמין עטען הפנטע ביים ארים משפחה אין די פריינט - נען אדע מיינע שרייבעכצער. דאס מען. כ'דארף מיט דיר רעדען!... ער

איד האב באמערקט. אז די האר

אט באקומעו דאנקיבריון פון מרס. ריון שריבעון! עף יועלט. פון גאווערנאר לעהמאו. פון — מער וועניגער.

געמארדען זיגמינט ועלצער או די געשוואוירען או איד וועל זיך מער צוגעזאגט. או ער וועט אינגיכעו געטראגעו' ביים טיש אין רעסטאי ייני אוט פארנרעסערעו פייון פאטאי — האבעו אייני ראוט פארנרעסערעו פייון פאטאי אין שלאף־צימער. א רייע אנדערע

זערצער איז געהאט אריינגעפארעו שטערו מים א קויטיג טיכל און

מאר האט גליים במים האמי" דאס דאויגע ביך ז חי לאנג כילעב. מינס זעלצער'ם יוערק מים האמי" דאס דאויגע ביך ז חי לאנג כילעב. וויל איד סיזאל ארוים אין דרוק... איר האב אוועקגעלייגט מיינע ארען זענען אריבער, אבער נישט אייגענע ארבעטען אין גענומען שיל דאס ביד איז ארואס. נישט ויגמונט דערעו די אנטשטעהונג פין מדינת זעלצער האם עס אויפגענעבען. גער ישראל. די שלאכטען מים די ארא־ ניי סארוואס די רויטע האבעו עם בער. ריזוועלט׳ס טוים. אפילו די אבי נושם פארעפענטלוכט וויכים איך מלחסה אין כארעא. זיגמ ועלי פעריטי האלט או אוא לאנגע צייט. אני נישם ביזי היינם צי טאנ, זיגמונט צער האט געפונעו א פא עגער צי כעו רו רטוורוי. בייע די פראנע די פראנע די פולע די פראנע די פולצטר האני ושמשרה האני ושמשרה האני ושמורה האני ושמשרה האני ושמשרה האני ושמורה האני ושמורים האני האמר. או אינטרינע, ווער ווייסט ז 'זעצינג — איינער פוז יענע וואס אסשר האט עמיצער געפונען אין לאועו זיר באצאלען פון די מחברים דעם ווערק שפורען פון סראצהיזם. — אבער יענער האט פונדעסטווער אדער פון עפעס או אנדער אפנוינן געו געפאדערט או דאס בוד ואל איר האב געהאט פארבראכט ציייי זיין -אפיטידעיט". פון די אלע עני יאר אין אייסראנד אבער זוי נאר דערינגעו ייאס די רעדאקטארעו אין ורד איד האב זיד אימגעקערט קיין אמע" איבערטרייבער האבען געמאכט אין הייפטזעכליד אין דעם קאנגרעט. אין זי בריקע האב איד באהומען א מעלעי דעם מאניסקריפט האב איד קיים עם ויינעף דא אלעמאל סימנים פון אין פאו פון ויגמינס ועלצער. עד האט דעקענט מיין סטיר. א צאל זייםי אין פאן פון ויגמינט וערצער. ער האט דערענט מיין סטיי. א צאל זייטי א אוד היסעשאו. אדער סאו: אין פאן פון ויגמינט וערצער. ער האט דערערטאר לעד זענען אינאגעצען גישט געיוען דיסעשאו. אמאל קען מען איר פער גערראגען א דעראטטאר לעד זענען אינאגעצען גישט געיראני אמאל קען מען איר

יואס האט אייסגעמעקט די קאמר מיינע. די מערסטע העלדעו האכעו אייסמיידעו דירך קירצערע שטוני ניסטישע אניטאציע פין דעם ביר. בארימעו אנדערע נעמעו. וינמונט דעו. ארער דירד העבערע וועיי ארי עמיק האט עם איבערגעזעצט אייא יעלעער האט אפנים געהאט נאך דער מאנוסקריפט איז געלעגען אמאל דורד בייען נייע דענירונגסי ער" או עפילאג וואס זאל שילדערעו דעם ביי מיר א ציים און געיוארעו פאר" פראיעקטעי אוז מאדערגע וואויר אר אויפקום פין דער אידישער כדינה. שסייבס. אבער אין איינעם א טאג נינגען. ריסעשאנס אין דיפרעשאנס מלחמה מים די אראבער ווי האם דער טעלעפאו געקלונגעו אין זיינען נים א קראנקחיים..וואס מען

עדי קאנטאר און פרן א רייע אני - שרייב אריין די פאלשקיים און

噐

- דאס גאנצע ווערק איז פול שרייב אריין אז די פרוי איז אוים -

ווי נאר ער געהם ארוים פון שטיב.

יואס עפעס מיטאמאל ! --בירעד נישט פון וועג.

רעדט

ורייבו בלאצ

דער צער'

בליבו ער ה

מים 177

אוועי

לשנג

בערט בטקע

ער ה

31°T 3

כאפכ

דאם

האסט צרות מים דיין ווייב ? אים : טרינו 1 71K 8 41

מיר האבעו געגעסעו בלינצעם וויסע מיד באשוואוירען מים הייליגט האט בלינצעס. ער השט זיך סארהוסט דשס אין געיוארגען. טרערען וענען אים טיקע ארוים אין די אויגען אין ער האט נישט שוויים איז אים גערונען פון שטערן

## די איצטיגע נרויסע פראספעריםי אין אמעריקע

(שלום פון עדיטאריעל זייט)

ליכע משל אויך בשנוצט מיטלען צי סטימידירען די ווירטשאפט. צר ליב דעם, וואס די איצטינע פראס־ ווירטשאַפט. או מען ואל אינגאנצען שיינו אויסמיידעו ריסעשאנס. אדער דער פרעשאנס.

אויף אט דער פראגע איז ניט נישט אווי לייכט צו ענטפערען. עם פארק ווענדם זיך נים בלויו אין דער רעד גירינגס ז אַדמיניסטראַציע. נאַר דושעם. אמאל דורד העכערעו די סאשעל סעקיוריטי בענעפיטס. אין האבעו דעם ווילעו פאר דעם. מעו גער. וואס זאלען וועהלען ערליכע דער אין אינטעליגענטע געועצגעבער.

105

# ערצעהלונג

מצר איד

האכ שיני אות

781

זיצו

םאר

יראנ בלוי טייי

יכוינ

זיצי

שרע

פאר

XIT

אונו

מים

TIK

מאר

איז

צעל

ניט

ליים און פון משפליקיהן אין טעלער חיהין אין גויעדן. ווען כ'השב עם משג און וושם איז מיר סייער. אלי איבערגעלייענט זערצער׳ן, האט ער דאס איבעריגע. — נו. איכ'ל בעי

זיגמונטים. אנצוגעו און העמדער, בער און כ'האב שפר נישט געהערט געווארפעו אין מיסט... כ'יויל איז דא. אין ברוקלין. געלעבט מים פרעמד. יענע האט א זאג געטאן:

איך האָב געשוויגעו. כ׳האָב נישט האָט אַ נייעם איינבאָנד. ער איז מוסציג דאלאר און נישט צוריקגעי בעדענקט ווער סלארענס איז. יער בעהאט בעווארען טאפעלט אווי דיק. צאלט קיין פעני. זוופל ער האט נע האט א פרעג געטאן א פארי־

נו. סיוועט זיין גרינגער צו געטאו: --

רעד נישט קיין נארישקייטן, בינטל פאפיר...

הא ז' ניין, ברודערל. כ'האב -

דאס רעדט פלארענס.

- וואָס איז אים נ פלארענס האט מיר געזאגט וואס רעטע... זיגמינט זעלצער האט

בייוע בליקעו אויף די ווייבערשע קומעו בייוע בליקעו אויף די ווייבערשע כיהאב געטאו איין קוק אויף זיין מונס ועלצער׳ס האר וענעו געהאט געסט. זיגמונט זעלצער האט מיך כישואלענפד צורה אוז געווארט. געווארעז שיטער און וויים. דער געדאט אנגעשטעקט מיט זיינע געשואלענפד צורה אוז געווארעז שיטער און וויים. דער אז ער איז מסוכן־שלאף. דאס העמד שערו איז געווארען העכער. פון מאנסבילשע פארדרוסען אויפ'ן ווייי בערשעו מיו. ווען ער האט זיד אומי איז געוועו באשפריצט מים כלוט. די אויגעו האט ארויסגעשיינט אן געקערם. האבען די אייגען זיינע גער ס'האט זיד אים. אפגים. געלאזט איידעלקייט וואס איד האב ביז רא־ דאס, בלוט פון דער נאז. פון געלעי מאלסט אין אים נישט געועהן. מיר גער האט ארויסגעשטארצט א גר האט זיך געדוכט או זיגמונט ועלי מעו קישקעלע. וואס האט זיך פאר" צער ווייסט וועגען מיר עפעס יואס ענדיגט מיט או אורינאל. די ערשי ער האט קיינמאל פריהער נישט גע־ עס בארקעמט די האר אהן אויסגער טע פאר סעקונדען האב איד אים וואוסט — מיט א וויסען וואס מען אי ארקעמט די האר אהן אויסגער נישט הערקענט. אבער באלד האט קרגט-בלוין דאמאלסט. ווען דער שבו רעי גלייכט דעם קראוואט. נאר אויד עפעס דאס פנים זיינים אירורנין וות הערון אייניר טע פאר סעקונדעו האַב איד אים וואוסט -- מיט אַ וויסען וואָס מען

- זאל זיין נאד עטליכע זייטר געוואלט זאלסט קומען. ערשטענס. ווייל כיהשב זיך געוושלט מיט דיר און זיגמונט זעלצער האט זיר געי געזעגענען. נאד אלעמען. מיר זער נען געווען פריינד אלע יארען. דו קאנסט מיין לעבעו. ווי מיזאגט. כ׳האב שרין וואויל באנומען, או אייסגעבונדען און דו ווייסט וואס ראס בוד וועט קיינמאל נישט ארוים איר בין דורכגענאנגען, צווייטענס.

אריין.

יש. ער. זינמונט זעלצער. איז אַן אַ זאַג געטאַן: סול אפגענארטער מאן. יענער. דער — גלייד דו וואלסט געיוען דער־ צ' אים אין הויז. געגעסען. געטרוני בעם

קעו. גענעכטיגט. אַנגעטאַן זייון, מעד א פארטאריקאנעריו. ער האט גער האט געבארגט ביי אים. זעלצערין, יוא" אויסגענארט ביי פלארענס׳ן, וועט חידוש׳טע: יווא איהטנעמרט ביי פארענטין, וועם חידושיטע: איינגעביונדעו די ענגלישע איבער־". ... בלוובט מיר, אור האט פאר' זעצונג צוואמען מיט דער אידיי. יייפון וווייטיםר העם זיר דמוועל בייטי. צעם וווסעד. זעלצער האם זיך דערוואיסט געסעד. איז האם טאר שער. איך האב געבלעטערט א יוויל. האט געקערט קיין קובא און פלארענס — יא. מרס. זעלצער. השט געקרשגעו א נערווען־ציואמעני ף די האט געמווט געהן — יוי רופט מען טעלעפאנירען. ייסט דאס ? - יא. צו א פסיכא־אנאליי

יוצרו בי היא מור צע" בעשאפעו האם זיר צע" געשאפעו האם זיר בי בי היה היאם זיר בי בי היס היי הקיעה כף!...

וויינט. די געסט האבעו גענומעו בלאו דאס הארץ איו ביי אים אפי האבא אויף אונו פון אלע טישעו. געשוואכט. פלארענס האט א זאג האנט איו געווען היהל אוובי בי איו בי געשווארף אונו פון דער קעלומר האט צוגענומעו זעלי געטאו עיים ווארעניש: איו נאס.

(1

-DK

יים.

378.

דעד

בים

דער

אים טיקער. אבער דער גנב האט איר

שיינט מיט עפעס א קינדערשער פרישקיים. ס'האט זיך געדוכט. או ער האט דארט. אין טואלעט־צימער. נישט בלויז געוואשען דאס פנים. רעי גרייכט דעם קראוואט. נאר אייך שעס דאס פנים זיינים צריקנא האט קריגט בלויז דאמאלסט ווען דער נער געמאכט א גיכען השבודהנפש אוו עשעס דאס פנים זיינים צריקנאי גאר פארט געמאפט גיינים צריקנאי אוו אווען די אמאלינגע שטריכען. ער אויף מיר מיט א סארט פאטער־"עס. איז געקומען צום אויספיר. אז אלין האט צו מיר א זאג געטאני. ליכער ליכשאפט. ער האט א זאג גע

שרייב דאס אלין אריין, זאל שטארבעז. איר דו העלם וויסעו. מיקאו נישם אלץ ארמני וועסט זיין געוונט.

שרייבעל אין איין ביר. לער. איכיל באצאלעו. \*033

אורי אַנס כאָפּט צום מאַש.

מעו ביר" און צוגעשריבען א קאפיטל וועגען וויל איך ביי דיר בעטען ואלסט העל־ יכע דער ווייבערשער פאררעטערישקיים פען ארויסגעבען מיין בוד נאד מיין וושם השם זיך שנגעהייבעו פון מוים. רשם איו שלק וושם כיפשר

סער נישט רעדען.

יואי איז דער מאַנוסקריפט י — שט דא: כיהאב נישט געיואלט ... געהן אין האספיטאל אהו דעם בוד. מאו ש פאר יאר זענעו געהאס ארי־ פלארענס וואלט עס מסתמא ארויס־

זיר שנגענעבו פאר א פריינד. אבער פון ויגמונט ועלצער. כיהאב בלויו ואלסט מיר געבעו תקיעת־כף. או כ ל הינטער די אייגען האט ער אים באר באקומעו פון אים לשנה־טוב־קאר דאס בור וועט ווערעו אפגעדררוקט רעדט. אויסגעלאכט. אָפגערעדט פון טעו אויף ראש־השנה. דער טעלעי אין אלדאָס איבעריגע. כיהאָב אַני אים פלארענסין. ער אליין, דער בא- פאן האט געקלינגען אין כיהאב געשריבען א ציואה און דיך געמאכט איין

דער מאַנוסקריפט איז געלעגען אויפ׳ן נאַכטיטישל. ער האָט געי w. ווייל זיגמונט זעלצער האט געהאט מיד 782 227 טייל, זאַצעו זענעו מיר געיועו

- זיגמונט איז קראנק. ער ליגט היימיש. אנדערע - אויסטערריש פון ברור. די דאקטוירים האבעז אפגעי שיין די דריטע וואד אין האספיטאל. פרעמד. כ'האב א ווייל געלייענט מאל קאסט אבט הונדערט דאלאר. זי עד האט מיד געבעטען כ'זאל אייד די סצעגע ווי זיגמונס אנטלויפט מאל דער ישבי פון ציטאַדעל צוואַמעו מים דעם 752 נשטשאלניקים טאכטער. אינדרויי סען האט געיוארט אויף זיי א לא־

שבי

- וואס בלייבט נאד אינו ל א נאר

WIEDERGUTMACHUNG AGENCY pys Lastern Parkway, Brooklyn, N. T. Gr. floor Tal. PR 4-1117 or BE 6-9202

Gricon Tai PR 4-1117 er 85 4-520 בייעם השיקטריסקו בייעם השיקטריסקו בייעם השיקטריסקו בייעם השיקטריסקו בייעם השיקטריסקו או בייעם השיקטריסקו אורטיסקו בייעם השיקטריסקו בייעם ביי

106

ערצ

כיבין נעה אם נעםארען קיין טען! מאנטרעאל אויף א פארלעזונג אין: די וואלענק אונטערוועש האט מיך בען. או ס'איז זיי קאלט. אבער מיטען ווינטער. מ'האט מיד געוואר געבוסעו. ס'איז מיר געווען צר באלד געמען זיי אונטערטופען מיט רענט. אז די טעמפעראטור איז אין היים. אבער פון מאל צו מאל איז די פים. ברומעה שמייכלעו קליגער — יענער געגענט מיט צעו גראַד נידעי מיר אריבער א שוידער דורכ׳ן לייב. ריש און זוכען אין די רענצלער ריגער ווי אין ניו יארק. די צייטיני די פשרלעוינג. וואו כיושג צו אי־ געד האבעו געשריבעו פון באנען דיש א הערליכע צוקונמט. האט מיך וואס יעדער האט צוגעגריים. קעל־ וואס בלייבעו שטעקען אין שניי, אויד געמאטערט. וואס בין איך דאס נער שטעקען זיך אויף. הענט פארי פה פישער דערפרעד אפגעשניטער געיוארעו מיטאמאל אזרי האפערן קריכעו אין ארבל. די שמינקע אווף בע פון דער צוווילינאציע און מ'האט דיג ! אידיש געהט אונטער פאר די ווייבערשע פגימ'ער ווערט פאר־ געמרוט אראפראזו דארט שפייז אין מיינע אויגען.

צט

21

131

28

73

17

7

2

t

מעדיקאמענטעו פרו עראפלאנעו. די באו זאל בלייבען שטעהו אייפין די יואגאנעו איו ס'איז מיר אייס" לעטעו. ס'איז שווער צו וויסען ווי

מעו אוים ו וואקואל א שעה פארין אבער דא זיץ איר אייף א ווייך ביימער זענעו דינע. קרומע און אפגעהו פין צוג. אין דאריבער נישט געועס. ביים/סאבע פענסטער. דער כאטש עס ליגט אויף זיי דער שניי. זאל אין געווען פול מים פאסאושיי קיין זעק, קיין פאפאכעס. קיין פעל־ אפגעברענס. ווי נאד א שרפה. די רצו און כ'האב זיי נאבגעקוקט. נצך צעו, קיין קאסטענס, קיין ושאנדאר" זון איז שוין אונטערגענאנגעון. נאר וואוהיו זיי פארעו און ציריב וואס חזירישמאלץ. קיינער טרינקט נישט אדורד פורפורנע פלעקעו. דער ליי

נישט נעיוען אווי אנגעפעלצט ווי פארראט. מ'פירט אפילי נישט קיין איבער אים. לופטערען די פליגל אויף זיר זומעה־מאנטלען: די דאַ־ ביבעריםוטערס די נאילאויואקען. טראגען פארביגע רענצעלער, גע־ הארטעו אירוסטרירטע ושירנאלעו. געפריירענעם הארסאו. דער דרויי טירעו. האנדוקטארעו אדער אנדעי גערויכערט ציגארעטעד. געשמועסט סעד איז פול מיט שניי. פול מיט רע באדבאאמטע לויפעד פארביי ארן געלאכט מיט א זארגילאזיגקיים ליכט. פייגל יואס בלייבען דא ארי אין ווען מיפרענט זיי עפעס. שטעד וואס פאר חידוש ט מיד יעדעם מאל בער ווינטער פליהען באואכט איי לען זיי ויד נישט אם. נאר ברומען פונסניי. ס האט זיך געדוכט, אז זיי בעד דעם טייך. ייסען גארנישט או סוענען דא יואס ווייטער אלץ ווינטערדיגער מיאיו נישט ווייט פון דער קאר תפעטינען דעם צוג. פאַרלירען דעם בערנע ווייטקייטען.

כ'האב זיד צוגעגריים צו דשר ציים דאס איינויצען אהן שוועריג" זיד אוים און ס'קערם זיך אום די

ואגט או די בשורה-פון לאנטש. שלג אנצופליקעו צירליכע פליטער־ זיד אייף.די רעלסען לענגאויס דעם וואגאן צו וואגאן. לאוען אפען די

בען. האבען קיינמאל נישט געהערט ביים זיד אלע עטליכע מייר. דא ממשלה איז שוין אווי גום זוי פאר־ ארעמקעט. פארראט אדער אפילו אה דא לייסערט ויד אויס און די באצייטענס אראם זייער געפעק. מה אורינע באדרענגענישעו ווי מאר- זיו שיינט שויו הירער אויף די ויל מיוועם אפשר באלד הארפען אפגעי

וואקזאל איז יצנעם שרימארגעו גע" צוג "הערט אויף לויפעו אוז ער סידוכט זיך. "או ער וויל זיך אלייון שטאַנעו אַ קעלט. אַבער קיינער קריכט פאַמעלעד און באדעכטיג. ווי איבערצייגען. או דער דאַקומענט א חוץ מיר האט זי. אפנים. נישט ער יואלם געטאפט דעם יועג פאר- איז נישט ליין געפעלשטער. יוען אַ היטלער ! האבעו זיי געהערט איז. אפנים האליע. סיווערט היהל פריאוועו וואוילעריש ארויסשטייר מסתמא יש. שבער וואס ארט עס טעל. די אנדערע פאסאושירען מאן איין אין שניי בין די קני, און זיין די

ווען מיפייניגט דעם צוויי: כעו זיר א ווייל נישט וויסענדיג. קק זיי שעהמען זיך אורי ביך צוצוגער סייעטערס. שאַלעכלעד. באטען און טריקענט און שיילט זיד ווי טינק. דאָס אָנַקומען פון דער באָן אין דער אַמעריקאַנער חלום וועפט

נסיעה ווי צו או עקספעדיצוע,אוופין קייטעו איז פאר מיר אַלעמאל א האַרבע פּוילישע וואַר. עמיק זופט נארדיפאל. כ'האב אנגעטאן א דרי שטיק נס. ס'וענען מיר געבליבען שיין משקה פון א פיעשל. עמיץ סקד מאנסעל און צוויי סוועטערס, שטעקען אין זיכרון רייזעס אין פויי עסט שוין ברוים מים וואירשט צו א מיר צוגעגריים ווארימע אונטער- לעד וועד מ'האט נישט אריינגער דערווארימען דאס אינגעווייד. עס נא רועש איז א פראש קאניאק. אין פאל ראוט די אידישע פאסאושירען אין ווערט אויך א נייעניש צו די טואר פעלד. אין בוזעם־קעשענע האָט געי געקומען זיך אַנציהענגען אויף שוועי דאָט געשעהט. נאַר דער באַדען פון גו שטעקס דער מאניסקריפט וואס פון לעו. כ'געדענק באו־סטרייקעו ווען וואנאן ווערט נאס און באקלעבט ש אים האב איד געואלם לייענען: אַן צוגען וענען געכליבען שטעהן הינ־ מיט בלאטע. די שייבען וענען אין פּוּ אפטימיסטישער רעפעראט וועגען טערוועגענס לאנגע שעה'ען און די ראנדען באוואקסן מיט אייז און מיהאט נישט געקאנט אין דער ענגן סיבליהען אויף זיי פראסטיביימער. אי כיקוק ארוים קעגען א וועלדל. די או

געסראגעו היין פארטער. דער וואק- וואגאו אין געהייצט. מיזעהט נישט קומען זיי מיר פאר חושכידיג און ני שרואוים שרעפען ווער זיי זענען, מען, קיינער עסם נישט ברוים מים פון ערגיץ אין מערב רייסען זיר ש אקאווים פון א פלאש. קיינער באר גענדיגער שניי איז מער נישם אי קיינעד פון די מאנסליום אין שורדינט נישט די אידען אין מלוכה: וויים. נאר פיאלעט. סראען סריכען צו איר. איינינע האבער אסילו נעהאט דיסקוסיעס וועגעו דער פאליטישער אה סירייסט ויך אדורך וייער קרא" בו לאגע. ווי נאר דער צוג ריהרט זיך קעניש. דער שניי וואס פאלס איז מעו האבעו אויסגעקוקט לייכט אה פין ארט. באווייזט זיך א ריזיגער גרוי. פון שווערע שטיקער. חי וו עלענאנט איז די מינק־פוטערם. די נעגער אין א יייים פארטוד אין ער מייואלט מיד געווארן אין די אוצרות אי רי מארישע היטעד. זיי האבעו נעד די באו פארט נישם נאר זי גליטשט לעד. די פאסאושירען שפאנעו פון אומהעפליד.

ווערט־פראברעמען אייביגע פראר ווערט די לאנדשאפט. דאס וועטער נאדעד גרעניץ און אנקעל סעמים אי פון טויט/ שלאפקיים. מלחמות, פארצו מיר אין א געדיכטעו נעפר איבער. סייל פאסאושירעו נעמען בי בעו חשפין די צשליבאאמטע. א נאר גנ בילעם. ווערעו בא נגב עם. זיי האין מיטאמאל נעמט פאלעו א געין טוראליזירטער אמעריקאנער נעמט ס בען זיך מיידעלש גע חנידעלט. גער דיכטער שניי. עם ווערט טונקל, ארוים די בירגער־פאפירען און ער ני וויזען די ברוט־רויסע נעגר. אין דער טאג נעמט צאנקען. דער שנער- שטודירט די אייגענע פאטאגראפיע. גז

בעפיהלם. יוייסעו זיי או ס'איז גען אויס. די באהייצונג אין דער באן א פאר דרייסטע פאסאושירעו ה פון סטאלינים מארד " מאשין י אין כימוז שוין אנטאו דעם מאנ" געו פון דער באו אבער זיי זינקעו א

ya שרק ארין Dist נרצעהלונג 噐 יצחק באשעווים בענ .R קערען זיך באלד צוריק. דער ביך וייער באדייט. ס'באהערשט מיר א השמשות דעמערט א ווייל. דערנאר גליקזעליגע גלייכגילטיגקיים. מיינסטאלבעו קאו די באו דא יער: כיזעה צו ווי מענטשען נוצעך שטעהו דריי טעג און דריי נעכט. זיט CRL גער אוים דאם שלעכט וועטער צו שלו- כ'האב א שאכטל קיכלעד איז דער לינם סען קאנטשאפט. פרויען הויבען אן וואליוע. פון קיין הונגער וועל איך רעדען איינע צו דער אנדערער און נישט שטארבען. ס'פאלען מיר איין מיווערם גלייך היימיש. די מאנסי אלערליי טעמעס. עמיץ רעדם אין ליים זענעו שוין אויד איין גרופע. מיר א חלומ דיג רעדעניש. דער דיוצל־לאקאמאטיוו מאכט. וויף מיקלויבט אויף ברעקלעד אינפאר־ דענ מאציע. מ'גיט זיך איינער דעם אנד אפנים. שיוערע אנשטרענגונגען. דערען עצית. אבער קיינער היקט כ'סארגעם א שלעפעניש. א זעצע־ זיד נישט אום אויף מיר. כ'זיץ דא ניש. א ברומעניש ווי פון אן אקם 2001 איינער אַליין. אַ קרבן פין מיין אפן אַן אומגעהייער. אַ סאַרט שטאַלער־ פם געזונדערטקיים. שעמעוודיגקיים, נעם שור הבר. סירוב פאסאושירען 37 יועלט־פרעמדקיים. כ׳נעם לייענען זענען אוועק אין באר. אדער אםשר אליו צו ש בוד און דערמים רוף איד ארוים אין רעסטאראן־וואנאן. אבער איך עם נאד מער געגנערשאַםט. ווייל דאָם פויל זיד אויפצושטעהן. כ'בין ווי EX לייענען אַ בוד אין אואַ ציים אין ציגעועסען צי דער באַנק. אַ קינ־ -81 געו ווי א סארט ארויסרוף אוז א באליידי דישע אמביציע באַהערשט מיך: צו :Wh פון גונג פאר די מיטיפאסאושירען. איך ווייזען אז כינעם נישט ליין אנטייל איר ובט שלים זיד. אוים פון כלל אין אלע אין דעם גאנצעו הארמידער. כ'בין אין פנימיער זאגען צו מיר שווייגענדין איבער די טראפען פון טאג. ביו און גערהיים: דו דארפסם אונו נישט יעדער וואס געהט פארביי - פין XIT ער. אין מיר דארשען דיד נישם. דו די הינטערשטע וואגאנען צו די איר - נהן, וועסט נאד. ברויכעו אנקימעו צו פאדערשטע. אדער פארקערט ווארפט אויף מיר א בליק און עם די אפז. נישם מיר צו דיר. . . TS איד עפען מיין גרויסע. שווערע דוכט זיד. אז יעדער איינער טראגט ניי, וואליזע. נעם ארוים די פלאש קאר ארוים אין געדאנק אן אורטייל וועד און ניאק את איד טו יעדעם מאל בגנבה געו מיר. וואם פאר׳א סארם פאר־ די א שלוק. דערנאד שפאר איד אן דאס שויז איד ביז. אבער טרעפט עמיץ נאר פנים או דער קאלטער שריב אין או איד בין א אידישער שרייבער: 7777 זיך פרואוו אַרויסקוקען. אַבער אַלץ וואָס וואָס פאַרשפעטיגט אַ רעפעראַט זיך איר זעה איז די אפשפיגלונג פון דאס קאן קיינעם נישט איינפאלען. רעו שם אינעוועניג. דער דרויסען איז ווי דאס ווייסן בלויז די העכערע כוחות. MIL כיטו נאד א שלוק און נאד א כען צעגאנגעו. די סאליפסיסטישע פיר TEV יגל לאואפיע פון בישאף בערקלעי האם שלוק. כ'האב קוינמאל נישם באנר ראר באזיגט אלע אנדערע סיסטעמעד, מעז די תאווה פוז שיכרות שבער איז ס׳בלייבט גארנישט איבער נאר צו כ׳זעה איצט וואס פאר׳א כוח אלי שען געדולדיג ביו וואַנען גאָט׳ס קאהאַל באַזיצט. אין דער דאַזיגער וען פון א שטעהן־געבליבענעם פריסיגקיים ליגען פארבארגען די יות א 2775 צוג את פון פארשאטענע רעלסען סודות פון נירוואנא. כיקוק מער פרו ער וועלען אפטרעטען ארט פאר גאטים נישט אויפין האנט־וייגערל. כיוארג פלו מער נישם וואו כיוועל נעכטיגעו. 17 אידייעו פון פארעו אין קומען. וויי. מיין רעפעראט אין שוין כ'מאד אין געראנק שפאס מיט מיין לאפוט. אויב כ׳וועל אנקומען אין אנגעשריבענעם רעפעראט. נו. וועט 177 דער מין מענטש הערעו איין ליגען Tyc די מיטעו דער נאכט, וועט אפילו קייי וועניגער !... וועו מ׳קאו עפענעו א אין נער מיד נישם אפווארטען. כ'וועל פענסטער. יואלט איד דעם כתבייד מוזען זוכען א האטעל. וואלט איך שמוועניגסטען געהאט א בילעט ארייסגעווארפען אין דער וואלדיבער געדיכטעניש. זאל דאַס פאפיר און מים אויף צוריק. נו. אבשר. איז קאפיטאן גע טינט זיך אימקערען צום קאסמאס ארי סקאם געווען אין א בעסטרער לאגע מען בעת אמונדסצן האט אנטדעקט דעם יואי ס'קאנען ג'שט זיין קיין שום 181 עק. זיד־פאל און עד. סקאט. האט זיך טעותים. כיין שום ליגענס. די אטא־ אימגעקערט אויף צוריק א האלב־ מעז און מאלעקולען זענען נישט טעו נא" געפרוירענער ז וויפל וואלט קאפיר שולדיג. זיי זענעז א טייל פון געט" ביכ ליכעז אמת... מם מאן סקאט געווען געגעבען צו קאר ער נעז זיצעו אין א כאלויכטענעם וואר הרו די כאן איז בעקומעו גענוי האלב דער ויע. גאו! ניין, מיטאר נישט זינדיגען. פון דעם שנאפס ווערט מיר וואר צוויי. קיינער האט אויף מיר נישט "נצ ננט רעם. שיכוריע הויכען געהעדאויף געווארט. כיבין ארויס פון וואקואל סעו פון מאנעו צו די געהירען. כיבין און סיהאט אויף מיר א הויד געטאן רעו האד און כ׳דרימל. מינוטען הערען א מיטעו־נאכטישע קעלט. וואס זיין ביי מיר פארלוירען און ס'בלייבט קיין שום מאנטעל אין סוועטערס קדי לעו א ווייל נאד אי א בלויז. כיחער זיי רייד, אבער כווויים רעכם נישם שעי (שלום אויף זיים 3)

רצי

# רי פאָרלעזוֹנג

(שלום פון זייט 2)

אלע טאקסים האָטָ מען גַרייך צער הינער. זי זאגט צו מיר : ניין. ס׳קאן יועלט אונטער. אבער היטלער האט כאפט. כיהאב זיך אומגעסערט אין נישט זיין און דערווייל וופרט איר אונז אויסגעלערענט. ער האט אונז וואסואל. גריים איבערצוויצען די נעלם. כיהאב שיין אליין אויר גער געגעבען א לעקציע וואס כיוועל הנ נאכט אויף א באנק.

די פינגער. כ׳האב זיד אפגעשטעלט געיואיסט. אז דאס זענט איר. טייעי געארבעט ביי היטלער׳ן עבירת אין צוריקגעקיקט. די הינקענדיגע אייך פון האיב אבט אן, מיר זענען געראדען וואנאנען, וואס האב איך גיו האט זיך אנגעשפארט אייף ציויי גראבע און קורצע שטעקענס. זי שרייבער אויד. נו אכער או ס'איז דעגען איז מען באנאכט אין נארעם מי שרייבער אויד. נו אכער או ס'איז דעגען איז מען באנאכט אין נארעם מי לארעם מי אפגעכרי מעלט ווי א איר געווארן אלץ שפעטער. איז זיך דער יואס אסור צי א הינם וואלט דארט א דענע פרן דער אלטער היים. אבער -- די שווארצע אייגעו אירע האבעו קינדער. א פאר זענעו ארבעטער איז מען געוועו אווי. אז אלם ווי קראנק און געבראכען. די מוען איים שטעהן אינדערי — פאמע. וועסט נאד האבען דא אדם זוי קראגק איז געבראכען. די פריה צו דער ארבעט. אבער איד צייט צו רעדען. ס'איז איז מיטען פר מלבושים אירע האבען מיד אייד זאג צו מיין טאכטער: איכ'ל נישט דער נאכט — האט די טאכטער אַ ר' דערמאנט אין פוילען. זי האט געד טראגן א סארט פעלצעל אהן ארבל. וואס מ'האט גערופעו א "בעורעני קאווניק". די שיד אירע האבעו גע" האט דעם סארט נעז אין קלעצלער רצו. אויף די אקסלעו האט געהאנד אווינע ווי ס'האט געהאט מיין מא־ מע. די יונגע פרוי איז גראד געווען מאדיש געקליידט. אבער אויד א האפעלע אפגעלאועו.

> איד האב זיד נאד א הווענקלעי ניש געלאוט צוגעהו צו זיי.

דאס מיידל האט צו מיר א זאג 1 18057

י זענט איר מר. נ. ז אין איר היי

מיר אווי גום באקאנם.

שאטע זיסער אין הימל! — אלם דער גם פון יארהונדערט. האט זי א זינג געטאן. -- כ׳זאג מיין טאַכטער, אַז דאָס אִיז ער און פון דעם פאראייניגטעו פאַלעסטיין אין זיין וויכטיגער רעדע נעכטען לא זי ואגט או נייז. כ'האב אייר דער" אפיל אין עוולאנד. האט געהאלטעו איוענט האט סענאטאר דושאוויק קאנט! ב'האב אייד דערקאנט!... אַ רעדע. אין יועלכער ער האט גער אנגעיויועו. או נאסער האט זיר אלע וואו זענט איר געגאנגעו מיט דער שילדערט די פליכט וואס עס ליגט מאַל געפירט צו געמעו ביי אמער וואליזע ז ס׳איז נאַר אַ נס וואס אייף יעדעו אידעו צי פארזיכערעו ריקע הילף מיט אייו האַנט אין איר זענט צוריקגעקומען. כיוואלטן די אנטוויקלונג?פת מדינת ישראל פאטשען צוריק אמעריקע מיט דער עם מיר קיינמאל נישם געשענקט! אלם די נאציאנאלע היים פיז אידין צייייטער האנם. דעריבער האם ער וואס זאנסטו. בינעלע, אצינד ז דיין שעו פאלק. מאמע האט פארט א שטיקל חוש. א גרייסע צאל דעלענאטעו פון ציע צי נעמעו שריט. או דעם מאל כ'בין אליין נישט מער ווי א פרוי. אלע אידישע געמיינדעס איז אמער ואל דאס ווד גים איבער חור עו. שבער כיבין א בת הרב אין א ריקע קענעדע, זיד אין דרום־אמעי תלמיד־ חכם האט א טביעת עין. ריקע, ווי אויך פין אייראפע, נעמען בי כאיאו אין אין אוים בין אייראפע געטאן א קוק אין טראבט: או אנטייל אין דעם צוןאמענפאר

דאס איז ער! אבער היינטיגע צייין וועו יונג. האב איד געמיינט, אז קאנעו נישט פארהיטעו קעגעו איר, טעו זענעו די אייער קליגער פון די מ'שלאפט נישט א נאכט. געהט די קרערט. אז יוער יוייסט. מ'איז דאר נישט פארגעסעז ביז מ'וועט מיר ווי מיטאמאל האב איד דערועהן ווי נישט מער יונ א מענטש, מיקאן לייגעו שערבעלעד אויף די אייגעו. א הינקצנדינע פרוי איז א מיידעל מאכעו א טעית. אבער ייעו כ'האב אט. ווי איר קוקט או די אלטע אין דא קיקען אויף מיר אין טייטלען מיט אייד געועהן צוריקקומען. האב איך קראנקע פרוי די קאריקע האב איך רער מענטש. סיר יוארטן שיין אויף הפרך. כ'האב געגראבעו גריבער. נישט געווען אליין. נאר א גאנצע נישט געטאן ז טאקע דארט האב זיי גרופע לערער. קולטוריטוער. א פאר איד געקראגעו דעם רומאטיום. געד גע עולם צעגאנגעו. זיי האבען ווייבער, געקאנט איינליגעו און הונגעריג בא אווצקנעהן. איכיל נישט לאועו. אז ואג געטאו. מיין באליבטער שרייבער וואס כישלינג זיין יעדעם ווארט ווי

א נאכט שלאף ? וועד כ'בין גער

פערל. זאל אנקומען און קיינעם

נישט טרעפען. אויב דו ווילסט געהן שלאפען, קינד מיינים. זאג איד. געה געזונטערהייט. וואס איז

(B

13

177

775

10

0

IJ

192

# חאם כיתאב שחן נישם געועהו יא דושאוויין רופט רענירוננ צו שטרעננן געו א וואלענע שאל פים פראגועו. קאנטראל איבער סורפלום שפייו, וואס עם ווערט נעשיקט צו עניפטעו

(שלום פוז ערשטער זיים)

דושעיקאַב בלאוסטיין ערקלערט.

איזראעל סעיף. ערהן־פרעוידענט געלעגענהייט.

פין דעם יינאיטעד דושואיש אפיל. ריקע אלו אנדערע לענדער. האט האלטעו געיוארעו אין יואלדארף אסטאריא. די אנדערע זיצונגעו פין באראן גאי דעיראטשורד. פין דער קאנפערענץ וועלעו פארקומען פאריז. האט אויד געהאלטעו א אין דעם נייעם ניי יארק הילטאן און איך האב איר געענטפערט: רעדע ביי דער ערעפענונגס־זיצונג האטעל. די קאנפערענץ וועט אני פין דעם נרייסעו יערדיכעו ציואי האלסעו ביו וונטאג. שבתיצונאכט בי די הינקענדיגע אידענע האט גע" מענפאר. דער באראן האט ער" יועלען די אידישע פירער באעהרן מאבט א באוועגונג ווי צו לאזען הדערם. אז דער ציריקיאייפביי פון די גענעראלען פין די 3 אריאירטע מארעו די צייי קוריעישטעקענס איז אידישעו געוערשאפטליכעו לעבעו ערייסמאכטעו אדם אנערקענינג פאר סק צ' טאו א פאטע מיט די הענט. זי אין דער חריכ׳ער אייראפע איז צי זויער האלע אין באפרייצן אידען פון איז זיך גלייך פארגאנגען אין איים: פארדאנקען דעם אידישען אפיל איז די נאצישע מארדיראגערן. די געד טו רופעו את אין טענער וואס זענעו ער האט די הילת יואס אין געקומעו נעראלעו וועלעו קריגעו גאלדענע ווי פון אמעריקאנער אידען באצייכענט מעדאלען. וואָס דער אידישער אפיל קי האם ספעציעל אויסגענאסען צו דער

גערופעו די רעגירונג־אדמיניסטרא־

Gettebeth Git

# פאַרלעזונג

ערצ

ge

מק

לע

577

710 72

ND

22

(ם שרו עצונב)

כיתאב ערשט איצט בעסער כאי האם ש פיבור און אן אויסועהן פון א יונג מיידל. אבער כיהאב כאנר מען. או זי מה שרין זיין אין די סיד געלבליכע האר פארקעמט פון היג־ יד 75 711 אינגעל.

77

1"

75

73 13 - דער וואסערי שרעגער טראגט או פון שריים נאר. או מיר וענעו נישם האנם ברונעם אוית א פאר שאנדרעם ציוויליזירט. כיזאג צו אים: די י זאט

> ש דאנק אייר, שבער כ'האב גערולד צו הערעו.

אוים הערען איבער־אַכט־טאָג דאַ־ אוים שרייבען אויף אַ צעטעלע. נישט ועצעו. זי האָט דערביי פאַרלוירען

באַסעָן. איז נאָט׳ס וואונדער. נו, די וואַליזע! ד און זי אליין ז הוי איר קוקט זי אן. איז זי שוין געווען אין אשוויענ־ משים. געווארם אויפין אויווען. 73 מאו איז געווען א הייליגער איד. בייזער חלום --א סופר. מיינע זיהן האבען געאר־ מר בעט שווער און ביטער אוים׳ן שטר בען מיין וואליזע. ס׳האלט נאר נישט טאש. אבער איד האב פריהער באר קעל ברוים. ווייל פון שרייבען דערביי... מזרות האם מעו נישם קיין פרנסה.

אדער נישט ?

סרשכם די סשכטער. זי השם גע" הערן. ווי לשנג וועל איך נשד שנ" גענומעו שיקען ליטערשטור און איך צו טרייבען! אבער זי איז בערעכט: האב זיר אנגעשמויסן אויף אייערים גע קודם כל. ליבשר מענש. דשרף א זאר. כ'געדענק שוין נישט ווי זי מעו אייד פארוארגעו. דער פרעוי- הייסט. כילייעראיבער און ס׳ווערט גע דענט השט מיר געזשגט א נאמען מיר ליכטיג אין די אויגען. ביגעלע. פע צוואנציגער. אדער אפשר אין פון א האַטעל. זיי האַבען דארט ואג איד — זי איז שוין דאַמאַלסט שנהויב פון די דרייסיגער. זי איו שלי פאר אייר רעזערווירט. שבער געיועו קלייו, שמשל. מים ש קשם מיין טשכטער האט גראד נישם גער השב געפונען או אוצר... דשם וער -- בערט וואָס ער זאָגט און איך האָב נען געווען מיינע ווערטער מעו מיט א גרעקל. דאס פנים פארגעסעו. דאס פארגעסעו איו הרענקלעד וויים. באששטעו מיט מיין אומגליק. כילייג עפעם אווצק פיל משל. וומער־שפרענקעלעד: אויגעו האט און וויים נישם וואו. כיהאלם אין - דאַנקט נישט. דאַנקט נישט. פח ש שרום באו דינע ליפעו. ש לאני געואנט אוועק ביי מיר די טעג, צרות קומעו דאד שרוים דערפון. בען קיהן. איים׳ן האלו האט די גע" איז. אפשר. סייערער שרייבער, וואס מענטשען זענען סויב את טראגעו א מאנסבילש שאליקל. זי וועם איר שוין איבערנעכטיגעו די בלינד. מ'זעהם נישט יענעם אין האם מיד דעדמאנט או א חסידיים נאכם ביי אינו ? מיר וואוינען אין די פאר ווערטער וואס זי האט סיאיז אפגעריטען. אבער אלץ אין רוצחים... בינעלע. לאו נישט דעם ארווסגערעדט האבעו געהאט א דאד בעסער ווי איר ואלט בלייבען טייערעו מענטש טראגעו די וואר פעריש פראווינצער אויסשפראך אינדרויסעז. כיוואלט טעלעפאנירט מאס כיהאב זי שוין געהאם פארם צי אים. דעם פרעזידענם. נאר געסעו דש אין אמפריקע. זי האט ביהאב מורא אים אויפצואיועקפן מיך דערמאנט או שיסקאיוע ברוים, באנאכט. ער איז. ער זאל עם מיר סימל. צוואלעד אוז וואסער. וואס מוחל זיין. א ביסערער כעסן און ער ארויסרייסען די וואליוע פון מיין

צו זיי... - קומם מים אונז. די נאכם ועצעו די מוטער אין א טאקסי. איך איז שוין סאי ווי דריי־פערטעל אַרי־ וויים ביז איצט נישט ווי אַזוי זי או מיין מאמע הייבט אן רעי בער. — האם די טאבטער צו פֿיר איז געקומען אויפין וואקזאל. כיהאב — רעו וועגעו יענע יפרעו. קאו זי א ואג געטאו. — ערים געדשרשם זי געמוום אויפהויבעו את שרייני וטאג.... ניצעלע אוז מיר. בינעלע אוז האבען. א שטעקען אוז מיר. בינעלע אוז - שא־שא. דיין מאמע אין אט ער געדארפט מיר זאגען. איד. האבען אים געזוכט היבשע נישם שזוי משוגע ווי דו מיינסט. נישם דער מאמעיז. זי פארגעסט עטליכע מינוט. דער מאקסריטריי־ ס׳איז אמת. או מ׳האט דארט צו" אלץ. זי טוט אן די ברילען און בער האט שוין אנגעהויבען ברומען שרויפס אינוערע נערווען. או מיר שריים: וואו זענעו מיינע ברילעו ? און רעדען בייזע רייד אויף זיין קא־ לויפעו נישם ארום משוגע אין די מיילמאל מח איך לאכעו. גים מיר נאדער שראנצויויש. דערנאר האם

וואס רעדט איר ? איר קאן קוילערען איבער גאַסען האַלב־פינ־ אליין סראגען. ס'איו נישט שווער, סטערע, באדעקט מיט שניי, באַ־ איר זענם נישט געוואוינט וואקסען מים בערג אייז. די גומעי --כיהשב בשרנישם געוואוסט או זי צו טראגעו. אבער איד האב זיך נעי רעדער זענעו געווען שרומגעגר לעבט. כ'האב זי שוין פארדעכענט אויסגעלערענט דארט שלעפען פעק. מען מיט קייטען. פונדעסטוועגען פאר א דארטיגער. וועה צו דער ווען איר וואלם געועהן וואס'ערע האם די טאקסי עטליכע מאל זיך מאמע! כיהאב געמיינט. או זי אין שטיינער איך האב אויפגעהויבען, געטאו א גליטש אריף הינטערוויי־ אוועק צו אירע דריי ברידער. אבער וואלט איר נישט געגלויבט די איי־ נאר דעל באפרייאונג האבען מיר בענע אויגען. כיגלויב מיר שוין מיר זענען אריינגעסארען אין א זיך געפונען. וואס האבעו זיי גע" אליין אויך נישט. סיילמאל דוכט געסעל וואס האם דערמאנט א פורי וואלט פון אונו. די רשעים ! מיין זיד מיר. או די נאנצע ואד איז א ליש שטעטל : האלב פינסטער. או

עד אליין האט מער געפאסט ווי דעלער מענטש. כ'האב עס רער צאל איז דער שאפשר האט פאר־ געגעסשו. די שכינה האם גערוהם קענם אזרי ווי כיתאב איבערגעי לאנגם מיר ואלען וואס גיכער אוים־ ות אויף זייו פנים. מיינע ויהו האבעו לייענט זיין ערשטע ואך — האט גיצעה. צר די רוצחים פשרפייניגם... די מצמע געיטענהים. — איר וועט ביהשב כמעט שרויסגעטראגען די

מאמע. וועסט אויפהערעו מיר נישט גלויבעו. נאר מיר האבעו פא אייך געלייענט נאר אין די קעמפס. סנ - כיעל אויפהערה. כיעל אויפן נאר דער מלחמה השם מען שונו געוועו צוואַמעו מים מיר -- איך - כ׳דאַנק אייך. כ׳דאַנק אייך

זי געהאם געלע. א רונדעו שטערה איין ווכן און אזוי געהען מישטיינסי מיר דארפען אייך דאנלעו. אלע דעריבער פייניגם מען אים. מיר א שלעכסער דירה. ס'איז קאלט, דרעהעו זיד ארום צחישעו בלינדע בע

כ׳האב זיך קוים אפגעבעסען. בינעלע האם ממש געפרואווט

מיר זענעו ארוים אינדרויםעו (קראמיסלעו). לי האב א זאג געי דייטשעו זענעו ציוויליזירט. געהם אח סיאיו אנגעפשרעו א מאקסי. ס׳איז נישם געווען לייכט אריינצר די מאשין זיך גענומען ווארפען און לעכץ.

שמשל. מים הילצערגע הייזער. די פח חס ושלום. איר'ם נישם טראן קראנקע פרוי האט זיך געכאפט צום מי צאלט. ביידע פרויעו האבעו זיר ער איז או איידעלער. או איין אויף מיר געבייוערם. הלמאי איך —

יצחק באשעווים

ש שטאק שטיגען. די טיר האָכ זיך און געווכט. אַבער דער מאַנר א הויד געטאו לאנג־פארגעסענע פונעו. כ׳האב געזוכט אין מיין רעד ריחות פון צוגעלעגענע קשרטאפעל, קעל. וואס האט געהאנגעו נעבעו צוגעפוילטע ציבעלע. ציקאריע. שיר מיר אויף א שטוהל. אבער ער איז מעל את נאד עפעס. וואס האט נאר נישטא. או כ׳האב אים נישט אחייני נישט קיין נאַמען. מאַמע און מאַכ־ געלייגט אין מיין וואַליז. בין איך טער האבעו אויף עפעס א סודותי־ געוועו זיכער. ווייל כ'האב די געי דיגען שטייגער געהאט געבראכט האט געעפענט בלויו ארויסצונעי פון פוילען אַהער די דאַרטיגע אַט־ מעה די פלאַש קאַניאָק. כ׳האַב וי בעוושלם עםענען משר דעם צשלי מיהאט אנגעצונדען א לאמפ און באאמטעו. אבער יענער האט א מאך איר השב דערועהן ש דירה מים געמשו מים דער האנט. שו ס'איו

ס'איז מיר שוין געווען סלאר. אז גל ווינקלען. דער נאפט־אייווען השם כ׳האב פארלוירעו דעם כתבייד. נישט געברענט און ס׳איז שרומגע" אבער חי אורי? מאמע און טאכי לאמעו א קעלט. אויף א באנק ועד סעד האבעו מיד געהאט געואנט. נעו געשטאַנעו אפגעשפרונגענע או מ׳האט אפגעלייגט די פארלע־ מעם. בעשפאלמענע מעלפרס. שע" זונג אויף מארגעז, אבער וואס וועל לעכלעד אהן אויערעו. כ'האב אפילו איד לייענעו ? איד האב געהאט דערבליקט א בעוום אויף א קופע נאד איין האטענונג: או ווען ביר מיסט. קיין שאם רעושיסאר. האב נעלע האם ארויפגעלייגט דעם מאנ־ איד א טראכט געטאן. וואלם נישט טעל אויף מיר. איז דער מאנר געקאנט בעסער אראנזשירען א סקריפט ארויסגעפאלען אין ער סצענע פון דער שלטער היים. ביי וואלנערט ויד אויפין דיל. כ'השב נעלע האָט זיר גענומען אַנסשולי געטאָפט אויף דער ערד און דערביי זיד געהים נישט צו מאכעו קיין - אַ באַשטאַנד. האַ זַ מיר׳ן זיד רויש. אַבער דאָם בעטל האָט גער געאיילט אויפ׳ן וואַקואַל און כ׳האַב סקריפעט פה דער מינדסטער באַ־ אפילו נישם געהאם קא' ציים צו וועגונג מיינער. מיר האם זיך אפילו וואשען ס'נעפעס. ס'העלפס רען דא נעדוכס. או נאד איידעד איך וויל אַ וואַשעו און רוימען ז ס׳איז או זיך אַ ריהר־טאו. הויבט עס שוין אלם הריז. אַ חורבה. די אייגענטי' אַן סקריפען פאראויס. מחשכה מעריו ווייסט איין זאך: קומעו יע" מילתא. געדאנק איו טאס. תאב איך דען חודש נאכ׳ן דירה־געלט. אויב פילאואפירט. א באוונדערע ואר מ'פארשפעטיגט אויף אַ טאָנ. איו איז. אַז די טויטע נאָכעו זענען

77 אריד נישט געשלאפעז. ס׳האט זיך און בינעלע השט געטשו ש לאר דקרטראגעו צו מיר פה דער אני אה געוויזען א מויל שיטערע און דערער שטוב א שושקעניש. א מור־ ברייטליכע ציין, מים נאלדעגע מלעניש. מיהאם זיך דארם וועגען t B פלאמבעט. וואס מ׳האט איר נאר. עפעס געאמפערט שטילערהייט. 737 12

איז א פרוידיאנישער אקט. האב מיהאם מיר געהאם אויסגעבעט איר באשלאסעו. אוד בין נישט געד 77 אויף אַ צולייג־בעטל אין אַ צימערל ווען צופרידען מיט דער דאויגער את נאד ארויפגעלייגט אויף מיר וועגען וואס ואל איר רעדען מארגען מז ויך ווען קאלט ווי אינדרויסען. כ'בין מארפלאנסטרען גלייך ביים ערשטן או ארן געלעגעו און זיד נישט געקאנט ואק. ווי יענער רעדנער וואס האט רק m א זאָג געסאַן פרן דער בינע: -פרק

(שלום אויף ויים 3)

צון פארקריפעלטע פרוי. כיהאב פונין גיק דער מאנוסקריפט פון מיין: ום. סניי געזוכם אין שניי איינעם פון פארלעזונג ? כיהשב אים געהשלטען ונז אירע שטעקענס. דערנאַר האָב איך אין בוועם־קעשענע פון מאַנטל. ויך צוואמען מים דער טאַכטער זי האלב כ'האב זיד באדעכטיג אויפגעזעצט ים בעפירם און האלב בעשלעפם איבער -- נישם אומצולייגן דאס בעסל --רט געעפענט און ס׳האָבען אויף מיר סקריפט האָט זיד דאַרט נישט געי ממ ויך 7 .251 מאספערע פון דלות.

> וחו אפגעריסענע ווענם. מיט א דיל פון נישט נויטיג. ברעטער. מיט שפינוועבס אין די ויר DV יוט דינען:

.75

זעו

.70 נר

ויד

TY

-31

YE מען מיט׳ן 'לעבען נישם ויכער. נו. נישט טוים... יעדע ואר האט איר ra אבער נאכדעם וואס מיאיז דורכן לשוו... 773 נענאנגעו דארט. איז ראס דא א מאמע אוז טאַנטער וענעו. אפנים.

\*# וער נר יען: ויד אפנים. אריינגעשטעלט דארם. אויף אבער וועגען וואס ! יענער זיים ים...

8 פול מים גרשטעם. בינעלע השם עסיי גלייר פון שנהויב. כיהשב בשלד ום מיד צוגעדעקט מים צוויי קאלדרעס גענומען א צריהריכען טאן. אבער מיין סאנטל. אבער ס'איז דא גער אין אווענט ? כיקאן. זיך אַסאַל דערווארימעו.

פלוצים האב איד זיך דערמאנט | או מיין מאנוסקריפט. וואו איז ערין

111

2 130

W 13

12

מי 177 10

di מו

דאָס פאַרלירען דעם מאַנוסקריפּט

ווי

# פארלעזונג

(שלום פון זיים 2)

דאס מויל האט זיד אים פארהאקט. בען ארויסציקומען פון דעם גיהנום. מער האט ער נישט געקאנט ארוים־ טוט צו וויסען דער וועלט וואס מיר ברענגעו קייו ווארט...

וועד כ׳קאו אמוועניגסטעו שלא־ : דאס פארלירען דעם מאנוסקריפט בינעלע האט א רוף געטאן איז א קאטאַסטראַפע !... כ׳האַב געפרואווט צומאַכעו די וויעס פארביי !... זיך אליין חי ביי א סארט פופעס. סיהאט מיד געביסעז, אבער ווי נאר

אוי. מאר מאכט ליכטיג! אוי. מאר בעלם ערגיץ אין א לאד און מיםי מעל... מאמע! מאמע! ... אמאל האב איד פארנומעו א רויש הי א חיה מים א זעג אין פיסק בען דעם פונדאמענט פון דעם געי

> איד בין געלעגעז א פארגליווער־ טער. נישט געריהרט מיט סיין אבר. די נאז איז מיר געווארעו פאר־ שטאפט און כיהאב שוין געאטעמט די אייז־קאלטע לופט דורכ׳ן מויל. ס׳איז מיר געווארען ענג אין דער קעהל. כ'האב געדארפט הוסטען. אבער כיהאב זיך איינגעהאלטען נישט אויפצואוועקעז מאמע און טאכטער. א הוסט וואלט אויד אייני בעלייגט דאס דאויגע חרוב׳ע בער ו טעל... נו. זאל זיך מיר דוכטעו. אז כיביו געבליבעו מלחמה־ציים ביי היטלער׳ן. לאמיד אויד פיהלעו א טייל פרן זייער טעם...

כיבין ערגיץ אין טרעבלינקע. אדער שטיינערט. מאידאנעק. א גאנצעו טאג האב — מאכט ליכטיג! מאכט ליכ־ געיואלט א גלאו טעה... וואס זאל ? איד געארבעט. איצט ליג איך אויף טיג! -- האב איד גערופעו. וויר דער נאַרע, מאַרגען וועט מסתמאַ סענדיג אַליין. או די רייד מיינע ועד געהן ז... אוי. מאַמע. מאַמע. מאַ־ זיין אַ סעלעקציע און אַזוי ווי כ׳כין נען אומזיסט. ם מער לישט געזונט. וועם מעו מיד - רופט א דאקטאר! רופט א

יענעד אויסגעשטאנעד. . .

כ'האב. אפנים. געהאט איינגער

איינגעפאלעז אונטער מיר און אני מיר!... כ׳האב זיך געוואלט טאו א כראץ. שטאט צו שפרינגען, האב איד זיך לען און שרייעו ווי א קראנקער רוף געטאו: וואס איז געשעו? און און די ווערטער מיינע האבעו גע־ האלם! וואו זענען די שוועבעלער ז ב׳בין געלעגעו שטום. שטייף, רופט א דאקטאר! רופט א דאקר מיר!... אוי. מאמע!...

כ׳טראג קיינמאל בני מיר נישט פרעגט. קיין שוועבעלעד, ווייל כ׳רויכער וואלט געזעגט די ברעטער פון דיל. נישט. כיבין אריין אין די פידושא־ א מויז קאן אוא טומל נישט מאר מעס אין שלאף־שטוב. ב'האב זיך גען שוועבעלער ז... בען. דאַס האָט אַ בעסטיע אַן אומ־ אין דער פינסטער אַנגעשטױסען אַן געהייערע געפרואווט אונטערגראר בינעלע׳ו. כ׳האב א סרעג געטאו.: ווי אזוי קאן איד רופעו א באקד טאר ? זי האָט נֿישט געענטפעהט. ע נסיעה איז מיין נאר געעפענט די דרויסעדטיר און סוף! -- האב איד גערעדט צו געשריגעו: מענטשעו. ראטעוועטץ! מיר. — איכיל שוין פון דאנען די מאמע איז פאַרביי ו... זי האט קיין לעבעדיגער נישט צוריקקומען. געשריגען מיט'ן גאנצעו כוח. ווי מ'שריים אין די פוילישע אידישע שטעטלער. אַכער קיינער האָט זיך נישט אנגערופעז. כ׳האב געפרואווט זוכעו די שוועבעלער. וויטענדיג כ׳האב זיד אומגעקערט און האב פאראוים. אַז כ׳וועל זיי אין דער שיער נישט אומגעווארפען בינע־ פרעמדער שטוב נושט געפינען. ביי נעלע האט זיד אומגעקערט און מיר האבעו זיד ווידער אנגעשטויי 'סען אין דער פינסטער. זי האט זיך איינגעקלאמערט אין מיר 'מיט אן אויסטערלישעו כוח און געהוילט: ראַטעוועט! ראַטעוועט!---כיתאב מער קיינעם נישם חי זין

זי איז אלץ וואס כיהאב!...

און זי איז זיך פארגאנגען אין כ'תאב מיר פארגעשטעלט או א יללה או כ'ביו געווארעו ווי פאר־

ושיקען אין אוייוען פריין... כיהשב דאקטשר! - השט זי צוריקגעשרי־!

געז באַנעמענדיג מסתמא אַליין דעם באַ

20

725

קרנ

721

בריו

152

הכיו

אי

דר

דגש

TIT

¥1

23

28

חיי

877

18

77

7登

\*\*

10

875

122

177

אומזין פון אירע ווערטער. זי האט מיד האלב־צוגעפירט. האלב־צוגעשלעפט צום בעט. וואו זיד גענומען געזעגענעז מיט די פאר ס'איז געלעגען די מאמע. כ'האב נאַהענטע. זייט געוונט, טייערע, אויסגעשטרעקט די האַגט אַח אַנ־ איז געווען אַ מאָדגער מענטש" און אייב עמיץ פון אייד וועט דערלע" גערירט איר גוף. כ׳האָב גענומען זוכען איר האנט. זי באלד געפונען און געפרואווט זיד איינהערען אין פולס. אבער כיהאב נישם געהערט פען! דער אמת איז, אַז כ׳בין נישט שלאפען. ווייל ס׳האבען מיד אויפ׳ דעם פולס. די האנט האט געהאנגען געשלאפעו די פריהערדיגע נאכט געוועקט קולות. בינעלע האט גער שווער און שלאבעריג. זי האט אין אייד. או איר דארף ארויסטרעטעון שריגן: מאמע! מאמע! מאמע! זיר געהאט א נישט־לעבעדיגע עסענטליך. שלאף איך נישם נעכם. די טיר האט זיך אויסגעפראלט און קאלטקיים. גלייך בינעלע וואלט בין באנומעו וואס איד טו. האם זי א העלפט מיר! די מאמע אין ווייל או אנגעלאדענע געשוויגעו. בו. וואס ז זי איז טויט !...

אבער זיי האבעו זיר געעפענט פוו כ׳האב געוואלט אראפשפרינגען די איז טויט !... זי האט א קראנק דא פון געלעגער. אַבער דאָס בעטל איז הארץ !... העלפט מיר! העלפט 77

- וואס קאן איך טאו ז כ׳ועה האט דאס בעטל גענומען זיר טרייס־ באר געמוזט אויפהויבען. כ׳האב א גארנישט ! — האב איך געזאגט וואס יעדער ריהר פארשאפט אים בינעלע האט געשריגען: זי איז האט עפעס ווי א טאפעלטעו מייז. - העלפט מיר!... העלפט

ם׳זענען נישטא קיין שכנים --אין דעם הויו! -- האבי איך גע־

ם׳וואוינט אויבען 8 שיכור... אפשר קאן מען ביי אים קריי

בינעלע האם נישם געענטפערט. כ׳האם ערשט איצט דערשפירט ווי קאלט סיאיז מיר. כיהאב געמווט עפעס אַנטאָן. װען נישט. װעל איר קריגען א לונגעו־אנצינדונג. כ׳האב שוין געציטערט אין די ציין האבען מיר געפויקט משונה־גיך און מיט עפעס או אויסטערלישעו ריטם. כיהאב זיד געלאוט געהן צו דעם צימער. וואו מיהאט מיר אויסגעד בעט. אבער כ'בין אריין אין קיד. לעין. זי איז אליין אויד געווען האלב־נאקעט. כ׳האב נישט ווילענ־ דיג אַנגעריהרט איר ברוסט.

בעמט עפעס אויף זיך ! -האב איר פעואגם. -- איר׳ם זיך נאד פארקיהלעו !...

כיחיל נישט לעבעו! כיחיל ... נישם לעבען!... זו'ם נישם געד טארט געהו אויפ׳ו וואקואל !... כ׳האב זיך געבעטען ביי איר. פאר זי איז שרעקליך איינגעשפארט... זיים גארנישם געגעסעו. אפילו נישם איד איצט טאו? וואו זאל איך מע!...

(סוף קומענדע וואד)

N2

75

13

77

×

1K

180

to

קי

18

בינעלע איז. אפנים. אוועק אנקלאפן מיר אויפגעפאלען די ריזיגע פיס גראד היינט געטראפען יענע קאס־ אייף דעם העכערעו שטאַק ביים זיינע. ער איז צוגעאנגעו מיט דעם מישע קאטאסטראפע. וואס דעיוויד שיכור. כ'בין געבליבען אליין מים ליכם צום בעם און די שאטענם האף יום האם געשילדערם ווי א טעארער א מת אין דער פינסטער. א לאנגר בען געטאנצט נאר אים און אויפין טישע מעגליכקייט ז אין דער רגע מארגעסענער פחד האם מיד אנגער שיוארצליכעו באלקעו. כאַפּט. כ׳האָב נעהאָט דאָס אומ־ היימליכע געפיהל. אז די סויסע פרוי אין געוואוסס אז זי איז סויס. פרואווט זיך צו מיר דערנעענסערו. די צורה אירע האט זיך געהאט איני הויכטע שויב. די נאכס האט זיך מיד אוכאפען מים קאלטע הענט. גאנצען פארענרערט. דאס מויל איז שיין אין דרויסען געמישט מיט פלע־ זיר איינקלאמערעו און מיר מיטן געווארען משונה־שמאל און אייני קעו טאָג. כיהאָב דערוען די קאַנטּורן רייסען אַהין, וואו זי געפינט זור געפאלען, — נישט אַ מויל, נאר אַ איצט אלייו. נאד אלעכעו. איר ביו לעכל. דאס פנים האט אויסגעקיקט פאפיר: קופעס שניי. הייולעד. דער דאר שולריג אין איר טויט. דאס געל שטייף, ליימיג, בלויז די גרויע בער. פונדערווייטנס האט געצאנקט האם זי דער הרג'עם די אנשטרעני האר האבעו אין זיד געהאם א לעד t גונג פון קומען מיך באגעגענען, בעדיגע מראה. יענער, דער שכן, \* כ'האב זיך געלאום צו דער דרויסד האט עפעס געמירמעלט אויף פראנד טיר. ווי גריים ארויסצולויפעו אין צויווש. ער האם זיך געבויגעו אי־ באָם. כ'האָב זיר פאַרטשעפעט או בער דער פרוי און אַנגעטאָפט איר שטערו. די אַנדערע העלפט אין שוין א קני. בייניגע פינגער האבעז זיר אייסגעשטרעקט צו מיר. וועזנס האר גענומען שרייען מיט באנומענע בען געשריגן אויף מיר מים א שסיה קילית. ער האט געפריאיוט רעדען בעגבו דעם געבורט פון דעם נייעם בען געשריי. ס'האט מיר געקרונגען אין צו איר. נאד עפעס ואגען, גאר זיי איז מיר שנגעלשפעו איז מויל.

צוצוקומען צו דפר הרווסען - טור, נענדיגע ליכט און זיר-געלאוט צור השב איר געהשט זיך אומגעקערט צו מיר אין צימער. כ'האַב אַנגעטאָפט אווי געציטערט. אַז ראָס פּלעמל מים די פים דאָם אימגעיואַרפענע האָם זיר גענימעו ויאַרפען אין זיר געלעגער. כ האב מיד אראפגעבייגה שיער נישט פארלאשעה. כ׳האב אוים בעהריבעו מיין מאנסל און אים דאס ליכט אנגעטריםט אויף דער אנגעטאו. ערשט איצט האב איד קאמאדע. בינעלע האט זיין גענומען באנומעו ווי לאלם מיר איז און וואס רייסען, די האר פין לאפ. און זיר פאריא העלם סיהערשם אין דער ראין פארגאנגען אין אוא ילהה. או איר יוגער וואוינונג. דער מאנסל האט האב א רוף געטאו מים געבייוער: בארירם מיין לייב יוי אז אייזיקאמי - הערם אייף צו שרייען! ווי אין סדחת. די ציין האבען געד סרים. פיינטליד. דערשטוינט און אין סדחת די ציין האבען געד סרים. פיינטליד. דערשטוינט און אין די ביין וור דווי אין סדחת די ציין האבען געד סרים. פרעם. כיהשב ויד איצם געיושרפען זי השם אויף מיר ש קוק געטשו להונגעה. די פים ייבעה ויך געטריין געענטפערט שטיל איז זאכריך: י סרובים ז 12 ספלם. די הענם דער קאם האט זיד געשאקערט אין אייף דער וועלט ... דער בריים יוו ער וארט אומצאריגע ביוויה. כיפארשטיי... שרייען ביוואס או מיט די מענטשעז ס מאל געואגט ניין. כיבין געשטאנען כאן דא גארנישט העלפען.... פין דער קילטיר ברופעי מאל בעואגם ניין. כיבין געשמאנען כאן דא בארנישם העלפען ... בריים זיך צו ווערעו געגעו דער סויי .2 0 X: ום אין גיד. — א ועצעניש אוא ייאס כיהאב געניי נעדענקט. או די סרוי קאלט. דער אנצוג יואס כיהאב געד ם. ציויי מתים ...

ביהשב דערהערט רייד. שריט דינס וואס איז ביים לעבעו געבליבו דערשראקעו. ס'איז'געוועו איינגעי ב' VI און מים א מאל דערועהו ליכט. פארבארגעו. דער שטערו, די ברער פאלעו. קייטיג, גרוי ווי פאפיר. ער בינעלע האָט געהאָט געבראָכט דעם מען האָבען באַקימען עפעס מאנסר ס׳אין מיר געהאָט אָנגעוואַקסען צ שכן פון ציוייטען שטאק. ס'האט בילשם אין פרעמדם. ס'האט אוים" שטעכיגע בארד, ס'האט ווידער אני געהאנגעו אויף אירע אקסלעו א געלוכט. או ביי בינעלעין איו דער געהייבען שנייען אינדרויסעו. עון מאנסבילשער מאנטל. יענער האט צער אויף א ווויל אריבער אין שטויר אם בעהאלסו א ברענענדיג ליכם. ס'אין נינג. זי האט געקיקט. גענאסט. זי אייך ! — האב איד א זאג געסאו עו געוועו אַ ריזינער פארשויו, אַ טוני האָטַן אפנים. נישט דערקאנט די צו בינעלעין. — כיבין דאָ אַ פֿרעמי קעלער. מים אַ שיוארצער שעווער אייגענע מוסער. דער. כיוויים נישם יואו צו געהן. ליור. אַ לאַנגער נאָז. ער האָט געין - כיהאָב געיואַרפען אַ בליק צים | — וויי איז מיר! — וואַס אַ

פידושאַמעס און איז געווען באָר־ אפילו אַ ווינטער־נאַכט ? וועט שוין מים אמאל איז געווארען שטיל, וועס. אין דעם גאנצען פאניק זענען די זה מער נישם אייפשיינעון האט אינ

> כיתשב געטשן איין קוק אויף דער א שמול און נעסראנען א סלאם אין שמערן. ער האט געואגט איין ווארם און דערפון האט בינעלע פונסניי די אייערן אק א יואסער פין הלשית האם. אפנים. נישט פארשטאנעו זיין לשון. ער האט א הויב געטאו די ווי אויסטערליש. נאר אנשטאט אקסלעו. מיר דערלאנגט דאס ברעי ריק אַרויסגיין. די האַנט האַט מיר

בען געצימערם. סיאיז אלץ יואס כיהאב געהאם

די ווערטער מיינע האבעו זי ווי םער. זיד צי ראנגלען מים איר א אייסגעניכטערם. זי איז איצט גע" בעגענם ... לעצט ראנגלעניש. כ'האב פארני" שטאנען ביים בעט אין שיוייגענדיג מעו מייו אייגעו הארץ. ס'האט געד בעקוקט אייף דער מיטער. איד ביו איי ויד גענימעו אנטאו. די מלברי ועצם אומהיימלעד הייד. שמארק געשטאנען אין דער אנדערער זיים. שים מיינע זיינען געווען איידי א הארץ קאן לאנג נישם אויסהאלין האם נעהאם א קורצע נאו. ווי די לאום פערסען איידער כיבין ארויסי סעו. סיאיז מיר איינגעפאלעו. או טאכטער אבער די נאו אירע איז געפארען איז געווארז צוקנוידערם. יוען בינעלע וועט זיר אומקערו. געיוארען לאנג אירישריך געבןיגעו. די שיד האבען אויסגעקוקט ווי צווויי יועם וי אנשטאט איין מת געפינעו שפיציג. אשטייגער יוי דער טוים אפגעפוצט שפהאבעס. כ'האב דער וואלם ארויסגעבראכם עפעסיירושה" זעהו מייו פנים אין שפיגל איז זיד א

(פארועצונג פון לעצטער וואר) | סראגען א בארימאנטל איבער דין פענסטער. יוי לאנג קען דויערען הא

האט זיר באוניוען א גרויקיים אין די שייבען. איר בין צוגענאנגען צים איי פענסטער און אפגעווישט די פאר־ ווארפעו קיין שיין. כ'האב אייפגער הויבעו דעם קאם צום הומעל. איין העלפט איז נאד געיועו פול מיט געמוזם א ווייל פארגעסעו או דעם. וואס איז מיר צורהאנטרגעקומעז. כיהאב זיד אינגאנצעו ווי איבער־ מאנ. אזוי חי כ'בין דא געשטאנעד האַבעו זיר די שטערו אייסגעלאשעו איינער נאכ׳ו אנדערו. איו הימעל האבעו זיד באוויזעו רויטע. געלע

בעשמירעריי. יואס ואל איד איצט סאוענ --יואס זאל איד איצט טאו ז - האם בינעלע גענימעו שרייעו פינסניי. יועמעו זאל איך רופעו ? וואיהין --ואל איד געהן ? רופט א דאקטאר ! רופט אַ דאַקטאַר! - איז זי זיך פארגאנגעו.

אין ראוע פאסעה זוי א קינדערשע

איד האב זיד אומגעקערט. יואס לאו א דאקטאר הצלפו ז

איר. האט דא נישט קיין שום -

- קיינעם נישט. עלענד ווי א ני שטיין.

9 ויי וואוינען נישט אין דער —

איך בין אריין צי מיר אין צימער

יואס קאן איד מאו פאר -

### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* צעהלונג

יצחק באשעווים

דן האב איד צו אייך ז איר זענם נעד די טרים סומען פון א העבערעו ד בעד א לרבו פון אינועד אימגליק. שטאק. כיהאב באלד עמיצעו דערר איכיל געהן טעלעפאנירעו דער פאי זעהן ארונטערקומען. דאס אין ליציי אבער כיקאן נישם לאועו די געיוען דער לאקאטאר פין אויבערי משמעיו שלייו.

5

U

73

75

... הא ז זיים אייך ליב געהאם... יי האם נישם אויפגעהערם רעדו פין אייך... נעכטעו אַ גאַנצעו טאָג...

איך האָב זיך אַיועקגעזעצט אייף א שטיהל אין בין געועסעו. איד האב נישם געקוקם אויף דער טייטער. בינעלע האָט זיך אָנגעטאַן, געווייני ליך וואלם איך מורא געהאם צו בלייבעו אליין מיט א מת. אבער איד בין געייעו האלביפארפרוירען. האלב פארשלאפעו. די דאויגע נאכם האם מיד נעהאם פארפייי האם מיד איינגעהיים. כ׳האב שוין לאנג נישט געהאט ציגעועהו אוא דלות. שוויפיל טראגעדיע. מייגע יאררען אין אמעריקא זענען אין דער איינער נאכט חי אויסגערינען אין כ׳האָב זיך געהאָט אומגעקערט ווי דורך א כישוף צוריק צו מיינע ערגסטע טעג אין פוילען, צו דעם ביטערסטעו לריוים פון מיין לעבעו. כ׳האב דערהערט ווו די דרייסען־ נישט צוריקקומען! - האב איר ויד טיר פארמאכט זיר. בינעלע איז גע־ האט אוועק. בלייבעז זיצעז מיט דער טויטער האָב איך נישט געי לאנט. איד בין נעטאו א לויף ארוים אין קיך. איד האב געעפענט די טיר גער וועלט איז אלק געמאלט. כיבין צי די שטיגעו. כיביו געשטאַנעו r ביי דער אַפענער טיר ווי גרייט צו מייז בייק אין דער דרויסעויטיר. אנטלויפעו ווי נאר די סויטע וועט אנהייבעו מאבעו יענע שטיק וואס נישם אייסגעקיקט ווי זי איצט. פאר זיי האב איד געציטערט פון קינדווייז שו... כ'השב מיר געושגם אַז ס׳איז נאַריש צו שרעקעו זיך פאר דער איידעלער פרוי. דעם סריפל. וואס האט מיד ליב געהאט אהו א האפט ווי א געדעכעניש פון 01 ביים לעבען און זי האט מיך אוודאי א נישם פיינם איצם אויך. אויב א טויטע קאו עפעס פיהלעו. אבער צו סיאיז געהאט צוריקגעקומעז צו מיר דער אינגלישער פחד. ס'האט מיר צר געקיהלט אין די ריפען חי עמיץ וואלט זיי אנגעטאפט מיט אייזיקע ריקע פינגער אין בוזעם־קעשענע... פינגער. דאָס האָרץ האָט מיר געד זעצם און פון מאל צו מאל גענומעו פלאטערעז ווי א שפרינגפעדער אין דעם געיוערק פה אַ צעבראַכענעם זייגער... אלץ אין מיר איז געווען מיר א יוייל אפגעשטעלט. דאנקעור אנגעציינען. כ׳האַב באשיינפערליך געפיהלט אַז כיבון משוגע פון שרעק. דאָ. ס'האָט געפעהלט אַ האָר כ'זאָל דאָס אויד אַנוערען. דער ראַזיגער אנגעהויבעו לויפעו איבער די שטי- דאקומענט איז איצט געוועו אן געו אין א בהלה. די דרויסעויסיע עדות או מיינע יאהרעו אין אמע־ 77 אונטען האָט געהאָט שויבעה אַבער ריקע וענעו נישט עפעס קיין אייס־ זיי זענעו געיועו האלביגעפריירעו. טראכטעניש. × האלביפארהויכט. א בלאסע שיין האט זיך דורכגעצויגעו דורך זיי, יוי

די שוישע ז כיהאב געוואלם לוישען.

אם אבער דא האב איד זיך געכאפט און

שטעו שטאק: וועלכער איז גער איכ׳ל דא בלייבען. י גאנגען צו דער ארבעט: א ריזיגער — פארשויו אין גומענע שטיוועל. אין אַ סאַרט שפענצער מיט אַ באשליק, מים א מעטאלעו לאנטשישאכטל. ער האט א קוק געטאז אויף מיר פאר'חידישים איז גענימעו רעדעו צו מיר אין זיין קאנאדער פראנצויי זיש. סיאיז געווען גוט צו זיין א צעו רגע צוואמען מים אַ מענטש. כ׳האַב עס געשאַקעלט מיט׳ן קאָפּ. אים געגער גרע בעו צייכענס. געענטפערט אים אין שנגליש. ער האט אבעריאמאל און ווידער־אמאל געפרואוום מיר עפעם דער זאַגען אין זיין פרעמד לשון. אַ נינט. אז אויסטפרלישער יאוש שטייגער ווי ער ווארט גענלויבט סער או אויב איך וועל זיד בעסער צוהער הא רעז. וועל איד פארשטעהן. צום סוף קום האם ער געטאו א ברום אין א פאכע מעו מים די אַרעמס. ער איז אַרויס אין שט דרויסען אין געטאו א זעץ מים דער טיר. איצט בין איך געבליבען אייר בער אליין אין גאַנצען הייו.

וואס וועם זיין או בינעלע וועט. גענומעו שפידעו מים דפר פאנמאר זיע -- אפשר איז זי אמאל אנטלאר טע פען ? אפשר וועם מען מיד חישד זיין אין אַ מאַרד ? אין דער דאַוי־ געשטאנען אין ווי איינגעבויערט כ'תאב איצט געהאט איין פארלאנג: הא ריהאב איצט געהאט איין פארלאנג: יואס גיבער צו זיין צוריק אין גיו יארק. מיין היים מיין פאסטען זענען מיר איצט פארגעקומען וויים. א פריערדיגעו גלגול. ווער ווייסט ז א פשר איז סיין גאנץ זיין אין ביי מפ יארק געווען נישם מעהר ווי א חלום ? וועז כיוואלט אמווייניגסטען געהאט אויף הוצאות צוריק! כ׳האב שלוצים נענומעו זוכעו מיט ציט־ אששר איז מיין גאנץ זיין אין ניי גער־פאפירו ציואמעו מיט די פאר־ לעזונגעו ז ליהאב אנגערירט א שטייף פאפיר. דאס הארץ האט זיך נאָט. די בירגער יפאפירעו זענעו

אם איז מיין פאטאנראפיע. אט איז מיין חתימה. אם איז דער אין בין־ השמשות. א פראסטיגע סטעמפל פון דער דעגירונג. אמת. יאו קעלם איז געקומעו פון דארם. מים זיי זענעו אויך טיים, נישם לעבער אמאל האב איד פארנומעו טריט. דיג. אבער זיי סימבאליזירעו ארדי

(שלום אויף זיים 3) .

114

57

n

(שלום פון זיים 2)

נונג, צוגעהעריגקיים. געועץ. כ'ב'ן געשטאנעו איז דער טונקעלקייט אין איצט צום ערשטעו מאל ריכטיג געלייענט דאָס דאָזיגע פאפיר יואַס מאכט מיד פאר א בירגער פון די פאראייניגטע שטאטעה. כיהאב זיך פארטיפט אין דעם אזרי שטארק אז כיהאב כמעט פארגעסעו או דער טייטער. מיט אמאל האט זיד געי צפענט די דרייסיגע טיר און כ'האב דערועהו בינעלעיו: א פארייייסטע פה שניי. זי האם געטראגעו די יעלבע שאל וואס נעכטעו די מוטער. - כיקאו נישט געפינעו קיין טעלעפאו !...

אין זי האָט אייסגעבראַכען אין

אַ נעיויין. כ'בין איר אַקעגענגעגאני רערן. כ'האַכ דערבריהט אַ טאטיי געו. כיהאב אינדערגיד פארשטעקט די בירגער י פאפירעו אין כוועםי קעשענע. דאָס לעבעו האָט ויך געי האט אומגעקערט. דער קאשמאר פין דער נאכט איז געהאט אריבער. איד האב ארומגענומען בינערעין אין וי האט זיד נישט ארויסגעריסען נאם פון שניי. מיר וענעו געשטאן נעו אין מיטעו דעם שטאק טרעפ געלטער אידישער שרייבער אוז א פרישע יתומה. א סרבו פין היט־

אירטען נוטער אייף איר ארעם אין בינעדע איביל זיין מים -אייד... ווי א פאטער... ווי א ברוד ביב נעהאט!... אייער קומען איז געיוען פאר אינו א און כינערע איז אויף מיר ארויפי

קיין ישראל און צ

זי פלפנט אריינקומעו אין ליטערא־

אין זומער דויפרם דער ביך האם ויד געהאם אריינגעלאוט אין שיי השמשות את הארשע לפנו. די זהן טרינקנן אריך, טאקע צוליב דער דאר שם בעוס אונטער. שבער די נאכט ויגער ליבע. און בעטרונקנן האט זי ב בלייבט הייסלער את בלויליך. פייר שלייד. איז די שהענטען וואס כיתאב ד. 1 מעש. נעבעו איר השם געפיני זוכעו און גערעדט רייד ווי ס'וושלם

געו

myż

שוב

CHE

\_

73

g,

10

17

ימי

סי

72

72

gT

געוו בעל

> ניהנום. זי איז קאפאבל געוועו אין יש. סיוענען פאראו אווינע מיטעו גאס אראפצורייסעו פין זיר יוצט מיכוז זיי שלאבעו. איר קאנט סיקלייד אוז דערבאד פרואווען זיי זיי שלאבעו. איר קאנט סיקלייד אוז דערבאד פרואווען זיי זיין דער איידעלסטער מענטער ארונטערוארסען אונטער א טראמי אבער זיי פייניגען און יאדען אזוי וואר. זי אין באפאלען פרויען וואס רואי. זי איז באפאלעו פרויעו וואס או ס'בלייבט נישט קיין שום אני איד האב מיט זיי צופעליג פאר־ בראכט, אפט די סאמע אומשול־ דיגסטע קרבנות. מיהאם זי געהאט ארעסטירט אויך. דער פאטער, א בכבוד יגער איד, איז געקומען זיך בעטען ביי מיר כ׳זשל משכעו שו עק מע. חיפיל משל כידפרמשו זיר אין צו די בזיונות. שבער ווי אזוי מאכט טרים האם זי אריסגעלייזם. ביין, אַ ס׳האָט טאַקע צו טאָן דער נישט דירעקט קיין זעלבסטמאַרד. מים ווענען וואס מיר רערען. ס'ארו אבער מאיז געווען זעלבסטמארד אור קאמיש. או ס'ארו אוש אומ' סאריווייסאי. זי האם געמאכם א תל פון די נירעו א'ן פון דער לעבער. ווי אווי זי האט אווי לאנג אוים־

יר א טיש דיצער איז גורער הויף, סיקאן ספיראציני. כיראב בעמוט האבען א צס אסילו מעגליד זיין או איריט זי קאנספיראטיווע דירה. א טעלעסאר בעקענס. בעלא האס זי געהייסעו. נוסער. וואס פיגורירט נישט אין

מיר זפנען בעדפסקן איז א סארם סעדיסאראיין. סער מקנען בעדפסקן איז א סארם בעלה איז בעווען א בילד טעהנע אבק בעלה איז בעווען א בילד טעהנע אבק בעקסערהיין. מויד. אבער א ווילדע בריאה. זי איי

関する בלייבט ווייטלע או אולילי. היוד נישט בלקצום מים איל טרעספן את גלעד האבען געאויטשרט פורר זיד נישט בלקצום מים איל טרעספן את שפן די צוויינצן. באבלעד זענען — כיהאב שיין דאמאלסט בקהאם כען נעסליינען ארום די מאַטע אבאַושר א ווייב — פלקנט זי זיצען ביי זיך נסי יר רעו פון די לעקסטרישע לאמפען. איז צימורי ארגעעו שנאסט פון א ודי רעו פון די לעקסטרישע לאמפען. איז צימורי אריים וויבעותו פאפירא" אוי ייס ויסע גשירבען ועצון אוימעטאנגען פלעשל אריים. רויבערעו פאפירא" אוי עו פון די בלומען און פלאנצען און זיי סען און פראווען מיך קריגען אוימץ ביו האבעו זיר אויסנעמישט מים דעם ספלעפאו. כיהאב געמווט פון איר ארועה האבעו זיר אויסנעמישט מים דעם אנקלויפעו. זי איז געווארעו מון ארועה געבעקסען. אין הימל אין טאג צו טאג געפערליכער. זי האם ではいい בעשטשנען אן אריגוסט־לבנה. געל געמאכט עסליכע זעלבסטמארד פאר הי מעש. נעבען איר האט געסיב ווכנו און גע פיס איר איר איר קעלט א שמערן, אדער א פלאנעט. געועסען איז איר א דיבוק. מריהער זענען מיר געועסען, עסר DI ליכע שרייבער את אויד א מאלער שנעת את זי האט גענומעו מאכעד היינ 13 זק און אַ סקולפטאר. דערנאד זענעו סקאנדאלן. איז געווען איין רפואה: די איבעריגע אוועל אוז איד בין געי זי פאטשען. כ'האב איר דערלאנגט שו בליבען מים מיין פריינד וושס איך איין פלישסק נשכין שנדערעו. נשך וס רוף דא מנשה בשינער. מיר האבעו עמליכע פיישידיגע פנטש האט זי די בערונקען קאווע. געגעסען שטריי זיד בארהיגט. כיהאב אפט גע־י בערעלעד מיט שמאנט און מיר האר שטוינט. וואס פאריא כוח א פאטש " בען געשמועסט פוז חייבער. מנשה האט. זי איז געווארען געלאסענער, בשרגשר האט צווישען איין שלוק און לאגישער. פריינטליכער. זי איז צר דעם אנדערען געגעבען א ציה פון ריק געווארען מיושב. סיקאן זיין, 2 א מאפיראס. אין אן אנדער זאל האט אז דעריבער מוזען זיין מלחמות. עמיץ געברימפלט אויף 8 פיאגא. מעלקער ווערעו אויד משוגע. און ערבין פון דער ווייסל. אדער פון ווען 8 פאלק ווערט משוגע. מוז עם פראנער וועלול האבען אוגעבלאוצו סריגעו קלעה. 73 פרישע ווינסלעד את געבראכט די פטור וושרעו ז כיהאב נישט גע־ 73 חות פה היי. עפל אה נאך עפעס וושלט אינגאנצעו פטור ווערעו. .n לינדס און זומפרדיגס. וואס אווי ווי כיהאב זי אויף מיין שטיינפר אויך 3 מ'געניסט דערפון, שווי איז ש ששד ליב געהשם. ווען זי וושלט נישט -8

> ושבט : דער אויסוועג. פלוצים האם מנשה בערגער אני

10 5

צו

T

7

TY

13

=

געהויבעו לאכעו ארייו אין זיך.

יואס לאכם איר ? א. ס'איז א קאמישע געשיכי — דעם. מוז איד לאכעו. עפעס אווינס מעו או עק מים אוא סארט פרוי ז קשו אויסטראכטעו בלויו דאס לעבו. וואו זי איז אהינגעקומעו ? .ער - וואס האם פאסירט ז

73 בלויבליד.

- דערצעהלט. דערצעהלט. ב במראטי יש בשיט וויים וויים וויים אווים די האם אווי לאנג אויים"

בין וואס ז איר ווייסט דאר געהאטטעו. וועל איד סיינמאל נישט מיין לעבער. או פארשטעה.

האב איד אלעמאל געהאט צו טאו אבער הפרט די מעשה.
מיט'ן ווייבערשען מין. ב'האב ליב מיט א יאר אכט ציריק. מ'אין איז כוכשטעבליד געווארעו פאר מיר גען דערצו. או כ'האב אין ערגיץ ק איז ביפסטבייו בעודאים טפה לייך בקו דערבוי או כיהפג אין קרניק יון משונע. ביי זיי ליבע איז א שטיק נישט בעקאנט בעהד, אין ערניק ט, משונעת. די איז בעודע אויף מיר נישט פארעו. אייב מיהאט מיד ערי צו אזוי אייפערויכטינ. או זי האט מיר ביי איינבעלאדו, האט זי אנבעלהאט בי בעמאכט דעם טוים. כיהאט זי טויי איינבעלי איינבעלי אויב איינבעריסען יט זענט מאל אועקיבעווארטעו. אבער אין דער טרעמדער ווארינונג. אויב רי זי איז מויזענט מאל צוריקגעקומעו. כיבין ערגיק געפארעו. איז זי מיס־ אי איר פאטער איז גראד געוועז א געפארעו. כיהאב צוליב איר זיך מי הסידיישער איר. א ווירט פון א הויז. אויסגעלערענט אלע כללים פון קאני

### ערצעהלונג

0

יצחק באשעווים

מעלעפשרבור. יש. זי השט מיר אונ־ן שלשגן. אבער איין ושר איז פאטשען משרענטמערעו ! ספרגעשיקם פריוואטע בעהייםר זי ביי מיר אין שטוב און באר עשכם כיהאב בעשטטטט אווי לאנג ביו אנענטען אויר אין כיהאב נישט אנדעריש אין אין באן. ס'וענען שוין מיין פארשיינטע האט אנגעהויבען

אויך שריינגפשטיגעו. כ'חיים נישט סשרלאנגם פעטש. כ'השב פארגע" 171 בעועצם שוויינענדיג נעבעו מיר, שבער כ'השב געוואוסט פשראיים. כן הויבעו רעדעו את טענתיו די שלטע בעמווט דערלאנגעו פ סד פעטש, עהגליד צו פו איבערגעקערטעו טענות. או אויב כימיין כ'ווצל מיך איינעם נשכ'ו שנדשרעו. נעטשו השב נשכם־טשם. שמשליגע צייטעו וושלט פה אירע הענט ארויסדרעהעו. מאך איד עס כמעט מעכאניש. אהן כעס. מסתמא אוא פארשרינטע געוועו א איד א טעות. די רייד אירע זענען כיקוק זיד אום און פונקט אקער סופראושעסטין, אדער זי וואלט גער געווארעו אלץ געדיכטער. בייוער, בען מיר זיצט א מויד און קוקט מאַכט באַמבעס אין א בוידעם־שטיי סמייבער. זי השט ממש. חי די מליצה אויף מיר מיט א חילדען צארו. איך בעל צו וושרפען אויפין צאר. זי השט זאנט. נעשאטען מים פעד און שווער האַר גאַנין נוט באַנומער, אַן ס־פאַרר געהאַלטען אַ בוד פון ביבליאַטעע. בעל. --- געזידעלט. באַליידינט. גער דריסט אַ פרוי ווען זי זעהט וויי די טעוועלעד איינגעהילט אין אַ סמראשעט. אפילו גערעדט ניבוליפה. מישלאנט או אנדערע. נו. אבער סארט שייד פה צעראטע. מסתמא

## 5 פראגעו

ו. קשמט עם איבער א מילישן דאלאר צו ווייזען געוויסע מר .73

21

9 9

TH

ויו די

70

21

ומ

25

0:

?

70

47

.T

75

-0

21

771

-8

y

731

יין

U

13

ם" ס"

-21

R

71

ווים אויף מעלעוויזשאו? 2. בים ישראל אוים 2 משל אורי פיל אויף מיליטערישער מארטיידיבונג ווי אמשריקט, וועדי ליג איר איינקונפט און פראדוק־

ג. ווטלפט פורטריו פון א גרוים לשנד השם געלויבם דעם אידישעו בייטראג צו דער וועלט־ געשיכטע. ביים באווכעו א 400 ישר אלטע שוחל ?

4. איז פאראן אַ געהיימנים־ פולע קראפט. וואס ציהט ארוים־ צו. וועו או אסטראנאט שוועבט אדער "שפאצירט" אינדרויטעו פרן א לכנה לע אין די חייטע רוימעו ז

5. השבעו די קשמוניססעו דעם קשנטרשל סיי איבערין לאנד מים דפר גרעסטער טעריטאריע. איבערין לאנד מים דער סרי נרעסטער צאל איינוזאוינער ?

### 5 ענמפערם

ו. דאם האט פאסירט ישדשני פאלם מים איין בארימטער מר ווי. גדי ברידוש או די ריווער קוושי" (דער בריק אויפין סייד קוואי). די דאזיגע פרעכטיגע קשליר־פילם. וושם איז לעצטנס בעוויזען בעווארען אויף א טעלעי וויזשאן נעטוראירק אלם א דריי שטונדיגע מואווי, האט אפגער קאסם דער פארד מאסאר פירי מע א מיליאו מים 800 טויזענט דאלער. א מיליאן מים 200 טויי זענט השט די פשרד קשמפשני באצאלט פאר׳ו רעכט צו ווייזעו די פילם אויף טעלעוויזשאו. און 600 טריוענט פאר די דריי שעה ציים - אוים׳ן נעטוואירק. 60 מיליאה מענשעו האבעו נעועהן

די פילם אויף טעלשויושאן. 2. ווייניבער ווי צוויי משל. ישראלים שוץ הרצאות זיינען ועהר גרוים (צוליב דער בעמאר פח אראבישעו אנגריף) און באר סרעמעו שרום 12 פראצענט פון איר נאציאנאלעו איינקונסס. שמעריקעים שוק־אויסגאבן. אויך ועהר גרוים. באטרעטעו פרום 9

אין לאנד. 3. מרס. אינדירא גאנדי, פרער מיער פון אינדיע, וועלכע האם ש בשווד אין דער שלי טער שוחל אין נאטאנטשער בשטשנם די רשל פת אידען אין דער וועלט־געשיכטע.

פראשענט פון שלע איינקונסטען

.4 אזוי זעט עס אוים. ריטש־ ארד גארדאו האט לפצטענט באר ריכטעט. או וועו ער האט געי שפאצירט" אדער בעשוועבט ארום "דושעמינירוו" לבנהי" לע פליענדיג ארום דער ערד. און נים בעסיהלט קיין שום וואג. האט -עשעס" בעצויגעו זיין לערפער ארויפצו. וויסענשאפטסי ליים האלטעו אין פרעגעו זיך:

וואס איז דער "עפעס" ז 5. יא. אונטער׳ו קאמוניסטיד שעו קאנטראל ויינעו דער סא־ וועטען - פארבאנד, וואס האלט איבער 1/2 מיליאו סקווער מייל (מער ווי צוויי משל אווי פיל ווי וועלכעס־ס׳איז אנדער לאנד), אוז כינע. וואס תאט איבער 700 מיליאן איינוואוינער (מיט 250 מיליאן מער ווי אינדיע). אונטער אנטי " קאמוניסטישטו קאנטראל איז שבער די מעסינסטע און אינדוסטריעל - פראַדוקטיווסטע לאנד אויף דפר וועלט. די פאר־ איינינטע שטאַטען (וואָס האַלט איבער 11/2 מיליאן סקווער מייל און השם נשענם צו 200 מילישו איינוואוינער).

כיהאַב געפאַטשט אַזרי לאַנג ביז איינמשל בשמערקם ווי עפעס א בעהשט איינגעועסעו נאד' עטליכע וויינעו. דאס איז שלעמשל געווען א וין שייבעץ קריכט מיר נאר. אדער פאסאושירעו. ווער ווייסט ז עפעס סימו או די היסטעריע איז אריבער. שסעהם ביים טויער אין ווארם. א פרויען־העלד קאן אמשל פרואווען נאכ׳ן וויינען האם זיך צפעם אין געפארען בין איר דשמשלסט קיין זיך פשר איר שנגעמעו. שבשר זיצעו איר אויסגעלייטערט. זי השם שנגער וב ד. דפר טפג איז בעות של איז איז בעותר איז בעותר איז בעותר בעותר איז בעותר בעותר בעותר בעותר בעותר איז בעותר בעותר איז בעותר בעותר איז בעותר ב כער. או זי ווייסם נישם פון מיון נישם געקאנם. זי איו געווארצו אלץ ווער ס׳האם דאס נישם מיטנער נסיעה. שבשר ש פשר מינוט נאבדעם 'חוצפה׳ריגער את שוין נים גערעדט, מאכם. קאו זיר דאס נארנישט פאר ווי כיבין שריין, אין וושנשו, איז זי נשר געשריגען. זי השט סשקטיש שטעלעו. די בעלא השט שנגעשפארט דשם פנים או פענסטפר אח ביז היינס ווי פווי זי הפט נפרשי סעו אלע השבונות את איר דערי נעילפנט את די אנדערע הפט מיך נען די אינסשרמשניע. דער וואנאן לאנגט א פלעם. זי איז גלייר געי ממש געשטאכען מים די בליקעו. איז גראד געווען ליידינ. כיהאב זיך ווארען אנטשוויגען את זיר עפעס כיהאב איצט נעהאט מער צייט וי אוועקנעזעצט אה זי האט זיך אוועקי ווי אויסגעניכטערט אויף א חייל. צו באטראכטען. דאָס איז געווען אַ מויד פון אַ ביי דשר גשנצער ליבע. וענען מיר או איין פלעם איו נישט גענוג. זי יאר עטליכע און צוואנציג. נישט שיון דאַמאַלסט בעודפן אַזויר ביט ווי האט באלד ווידער אנבעהייבען ליין מיאוס'ע, אבער מיט שאישע שונאים. נאַד א ווייל האָט זי אַנבער שרייפן אוז זידלפן אוז כיהאַב איר אברים. א הוט האָט זי בעמראַבען

כ׳השב בשנומפו. שו כ׳מוז זי וושס קשן איד טשו ז זיך בשר איר זיד נישט אנצושמעקעו מים די מיקראבען וואס פריהערדיגע לייעי נער השבעו איבערנעלשום. אין בוך אליין האט געשטעקט א לעדערל מיט פראנועו. ס'וענעו. דוכט זיך. סליינעקייטעז, אַבער מ'דערועהט דערפה מים ורצמעו מ'האט צו טאו. דאס איז געווען א מויד א פעדאני מין - מים אהן א שיעור פרינבי פעו. פרשבראמעו. אידייעו און דעם נאנצעו איבעריגעו קלאפערגעצייג. עטליכע משל השט זי בעעפענט דשם מויל ווי בריים אוועקצולייגען פאר מיר 8 דרשה. אבער זי האט. ווייזט אוים, באנומען, או איד בין נישט אין קיין שטימונג פאר אזוינע שמאנצעם.

סאושירעו און כ׳האב עפעס די מויד פארלוירעה. מיינע, ווידער, איז געי ווארעו פולשטענדיב נארמאל. דער דיבוק איז געהאט ארוים פון איר. השם מיך שנגענומען ביי האנט. זי האט זיך אנגעהויבען פאר מיר פארענטפערעד. זי האט מיר געד מישם אויך. כיואג צו איר: יואם איו דער זין פון דיין מיטשלעפען זיר מיט מיר ! כיפאר אויף א פאר לעוונב. נישט אויף 8 ועהעכק. זי שנט ז ווי בשלד כיבין שוין געפש־ רעו ביו איצט. לאמיה הערעו דייו רעדע. דארמסט מיד נישט פאר שמעלעו פאר קיינעם. איכיל אפי שטייגען נאר דיר און אין אווענט יצל איד קומעו אויף דער פארלעי זונג. איכיל זיך שוין דערוויסעו וואו דו שטעהסט איין. איכ׳ל שוין אוים" מארקירעו מיר זשלעו אהיימפארען צרואמען. קורץ, דאָס איז נישט די

מיזענעו זיר אנגעקומעו נאר פאר

פייבענע בעלא. אוא איבעראנדערשונג פרו דפר פערזענליכקיים איז עפעם חי א נם. כיהשב טיילמשל געטרשכט. אז ווער יייםם ז אששר קשו מעו אמאל מים פעטש היילעו נאר אנדערע קראנקי הייטעו. אין אווינע מינוטעו האט זי צוריקגעקראנו דעם גאנצעו אמאי ליבעו חו את כיהאב זיך אין איר פארליבט פונסניי. נעדויערט האט דאס אלץ געוויינליד נישט לענגער ווי עטליכע טעג.

(סוף -- משרגעו)

# נטש

# ערצעהלונג

78

יעו

13

173

-6

-27

.72

מיר זענען שנגעקומען אויף דער נע מיט בעלפין. בית אר בעל פון פפו. כידעולפנג בעלפין בערדשווגעה. צבשר דפס איז זיי לעד ז דפס איז פרפסיסוציע. ט בער פון יי לעד ז דפס איז פרפסיסוציע. ט די די הפנס און זי ששט זיר מים סטאביע את כ'נעם שרשה מיין רענ" ב'תשב שוין בעתשם שלערליי איר בעמיטער פון אונז קליינע מענטשער די השנם און זי קישם זיך מים כער בעווען די ברעסטע איבעורא' גייסטיגע פראסטיטוציע!... מיר. אונטעו השם געושלם חשר" שונג אין מיין לעבעו. כיבין געבלר וי השם גענומעו שרייעו שלץ הער טען אויף מיר ש פשרשטעהער פת בען שטעהן חי שטום. די מויד האט כער און די חייוערם אין זיינער דשר שרגשיושציע. פושר אפשר ב בעספו פ קוק אויף מיר אח די אויר האבעו זיד גערוקט אלץ נעהענטער באנצער קשמיטעט.

דערועהו די שליחים: די טיפישע כיהצב צנגעהריכעו לצכעו און דערועהו אין שפיגל צו מיין העמד פרצורינבער אינטעליגענטעו וואס ווען כידערמאן זיך צו דעם. מוו ווען זיי כשפעו זיד צו צו א רעדנער איר לאכען פונסניי. יענע. ווידער, איו געווארן קויטיג אין באן. ס'האט פה הארשע. טרעסען זיי נישט אפ איז בעהארען ממש הי פארגליר מיד אנבענומען א צארן אויף מיין אייף קיין מינום. כידשרף אייד נישם חשרם. כיתשב נשר שוש שטוינונג איינען שלים־מול. כיתשב קוים זיך 75 צרניץ לינען לידפר אוז נאוועלען ווען עמיץ האלם זי פאטאגראפירט אין איין מאמענט איז מיר געווארען .2 נם את וואס נישט. דערפת דער נייגיר אין דער מינוס. וואלם די משטא" קלאר. או זי וויל טאן איבט געניי כם צו ליטעראטור. די פארעהרונג פון בראפיע נעווען א מייסטעריווערק. דאס וואס בעלא פריהער: מאכעו F 72 בעואגט, דערגרייכט צום אלימפ.

130 737 \*23 7720 ירך ייך דיך קליי ווים...

וועהבליכע רייד: שלום עליכם. ווי ווכעו אין ווארשע. ספעציעל, האט טיש. או כיהאב מיר אליין נישט 157 דערנאר די עליטערארישע" ואגעכ" דערט די טיפע פארשטענדעניש מיי־ 27 צער מיט די פארגרייזטע פרעמד נע פאר דער פרוי. וופרטפר און מים דער פראווינצפר בצם אין הימל. ווי איז דאס און די שסאט וופט זיד צוניופלויפן. אמביציע זיד אויסצופיינען מים דער מעגליר ? ! ניין, ס'איז אוממעגליר ! אבער עפעס איז געווארען אומחיימ־ 12, -8 31 מיד באווארפען מים פראגען. איי" ארן ברעכען די הענם. זי איז גע" נע געשיכטע וואלט דאס געווען ווען נשר האם אפילו ציטירט די בייוע וושרעו מארנע עהגליד צו בעלא"ו. די דאויגע פארלעוונג וואלט זיך גע־ 718 טק מיינונג פון 8 קריטיקער אויף מיין נישט אין אויסועהן. נאר אין דעם ענדיגט מיט 8 מארד !... כ׳השב מימארט ארוים אין די שטעטלעד, אנגענומעו א צרילהכעים. -21 

ע מערט וועלכע צוויי שעה. ספ מיהאם שוין באלד געדארפט צו פאטשעו א פרוי? – האט זי כיהאב ערשם דאמאלסט דער־ מט בעהו צו דער פארלעזונג אה כיהאב בענומעו שרייעו. – אויב אזיו. איז שפירט ווי אויפגערענט כיביו. די יני זיד צעבעטען ביי די פארעזרקר מייד אלץ פאלש : אויב אזוי. איז די גאג' הענט האבעו מיר געציטערט. די פיס ד סע בע זיי זאלען מיד איבערלאזען אויף צע וועלסלימעראטור אייז גרויסער זענען מיר געווארען שלאכריג און נ נד. א שעה כיושל זיד קשנעו אפרועו. שווינדל! יז כיתשב זיי במעט געמחט פיזיש ארויסווארפעז.

ית כיהאב געוואלט זיד אפוואשעו אין איבערטאן פאר דער פארלעזונג און מען. סיהאט מיד אנגענומען א פחד איבערטאן 8 העמר. אבער מ'קלאפט כ'האב שוין נישט קיין ציים. איר פאר מיין אייגענעם גורל. אפשר אין דער טיר. ווער איז דאס ז און דארפט מיד נישט פארשטעלעו. נאד נאר אנטלויפען פון שטאט ז- אבער עמיק ענטפערט: עפענט אויף. חבר דער פארלעזונג קשנט איר זאגעז אין דער רגע האב איד דערהערט ניר בערגער. איד בין די וואס דארה וואס איר ווילס. אבער איצט זיים שטימען און ס'זענען אריין צוויי אין אייד פארשטשלען. ס'איז געווען א און געוט און לאוט מיד צורוה. יונגעלייט. איינער פון זיי תאט א

מושרעו מים מיר אין וואגאו און און איר דארפס דאס זיין דער ד רואס תשם צובעזעהן די גאַנצע סצע" ווארט־ואַנער. דער גייסטיגער פי־

דער שוועל און עפעס ווי נישם גע" ווארף אייך ארוים ! דאַס שטעסל אַליין האַס אויסגע־ בלויבט או כיבין דער אייגענער. ... נו. ווארפט מיך ארויס! - זעהו הי א שטיק סיביר: האלב" דערנאך. או זי איז ארייו. האט זי האט זי צאריקגעשריגעו. ... זאל די פינסטשר, בלאטיג. מים פיצעלעד אנגעהויבען רעדעו. כיגעדענק נישם נאנצע וועלם וויסען וואס פאר או הייועלעד או מים 8 ריוינען הימל. נעברי האם זי האם געואנט. נאר איר זענם !... פול מים האלקענס. פול מים האר מיהאם אלק געהאם צו מאו דער" יא, אירים געטראפענ. כ' סער. אין פרגיק, אפילו נישם אין פים, או זי האם בפלייענט מיינע בפלאמען צו איר, זי אנגעכאפט ביי מיטעו מעלד. איז דער הימל אווי ביכער און מיך נעהשלטען משר דעם די השר און וי בענומען שלעפען צו בריים את אזוי – ווי זאל איד זא בארטסטעו שרייבער פוז ראמאנד דער טיר. זי האט ארוסגעלאזט א ה בען: – דאסינירעבריג ווי איז א טישע שרצעולונגען. זי איז געהאט געיאסער אוז כיהאג איר געטאן א קליין שטעטל. ער רייצט זיד עפעס בעפארען קיין ווארשע אויף צ בא־ כסדר מיט זיין אסטראנאמישער זוך צו א קראנקער שוועסטער. אבער כיהאב או עפען געטאו די טיר און ברויסקיים קענען דער שטעטלדינער זי אין אייגענס נעקומען אהיים צו זי ארויסגעווארפען. קשנען מיד פארשמעלעו. זי האם מיאיז אלץ געשעו אווי גיד און סיתאבען זיד שנגעהויבען די נע אפילו בדעה געהאט מיד אוימצר סיאיו אלץ געווען אווי פאנמאס־ איז צוגעגאנגען די נסיעה ? און זי געימענהים, האם זי באוואיני געגלויבט או סיקומט פאר אויף דער

אינסעליגענק. די יונגעליים האבען ואגם מיר או כ׳מאד א טעות!...

- וואס ז איר זענט פעהיג נעזעהן.

ער פרויקדשטים כיהאב צוריק אנגעי — ואס: איר וואפס מיד ואג געסא: .
ער פרויקדשטים כיהאב צוריק אנגעי — ואס: איר וואפס מיד וואר בעטא: .
עריס ביהאם ביריק אנגעי ארויק ארויק ארויס: — האט זי זיר צענואלי — די חבריטע צפורה איז דא נישט דער בערוק: .
עריק זיי מויד וואס איז מענטשליכער ציניום קיין גרעניץ: ביהאב באנומען, אז צפורה איז זי איר, זעה איד: די מויד וואס איז מענטשליכער ציניום קיין גרעניץ:

רער. וואס דארף אויפהויבען די

נצעד קשמיטעט. בעד קשמיטעט. בין שמנשטיגען און גלייך ליד איבערגעדרעהט. בין געושלם נאד מיר פומטו ביתשר בען געושלט נשר מיר קומען. כ'השב כ'השב שנגעהריבען לשכען און שגעו. או יעדער פהן זיי האט געי נישט בעועהן אויף קיין שום פנים באפריים פהן בעלא'ם טענה'ס אח ארואוום שרייבעו. זיי האבעו אלע נישט שריהער און נישט שפעטער. סיבאסאלט פיך שוין א צווייטע.

יא, אירים געטראפען. כיבין צר א פאמש או סיהאם אפגעקלונגען.

וואר. כ'האב זיך בעריכט. אז זי וועט נעמעז קלאפעו איז דער טיר בשם אין היפל. ווי איז דשם און די שטשט וועט זיד צונויפלויפן. ליד שטיל. אפשר חלשים זי ז --חשבת. וואס קאו מעו מאוז או מאן, דעם קווימש, און סיהאם מיד בעעפענט די מיר, אבער סיאיו בעי ווען אווי פינסטער אין קארידאר איר מאכם נישם קיין סעות. און פאר די אויגען האם מיר אזוי — בעשווינדעלט. או כיתאב גארנישם ב

כ׳האב בשום אופן נישט בעקשנט : די טענער אירע זענען געווארען ארינטרעפען מיט דער ספינקע אין ז אלץ העכער את כיתשב א זאג גער לעכל פת עראגען. סיתארץ האט מיר פ דאַנקעו בשט. זיי זענען שוין אויף טאו:

בעועצט. כיהאַב געהאַט צוגעגרייט
בער זייט שוועל. כיהאַב זיך פארי
בער זייט שוועל. כיהאַב זיך פארי
בער זייט שוועל. כיהאַב זיך פארי
בער זייט שוועל. ביהאַב זיר אויסטאַנ. איר זאַלט נישט זיין, כידאַרף זיך
בער איז ער איז ערגען געהאַט אוועקגעכי געועצט. כיתשב געתשט פוגעגרייט בער פרויל, אדשר פרוי. וואס א מאנוסקריפט צום לייענעו. אבער יונגעליים. איינער פון זיי השט א ג

## יצחק בששעווים

מנשה בערגער איז געווארעז אין

דיים חתונה בעהשם מיםין --

ד די מויד וואס דארף מיד פארשטער כעו. ביז היינט צו טאג. ווען כ'דער לצו את כיהשב בישט בעראוסט וואס מאו זיד או דער געשיכטע. מוז איד צו ענספערען. כיהשב מתיא נעהשט לשכעד... ר צו זשגעו יש. חייל אויב זי לינט טרים, וועם דאם זיין א באווייו קער אנדערער ז בען מיר, או כיהאב זי דעריהרגיעט. ר די בחורים האבעו געועהו הי צער איין רגע ערנסט. מישם איד בין. איינער השם מיר נעתאלפען מיט דער ספינקע. א ביבליאטעקאר פון שטאט. זי פלענט צווייטער האָט אַ פּרעג בעמאַן: פון צייט צו צייט קומען קיין וואר־ וואס האם איר עפעס צעווארסען שע און זי האם מיר יעדעם מאל אייפרע שריפטען ! און פר האס געי ספלעסאנירט. כ'געדעגק אמילו נומען אויפקלויבען די בלעסלער. די נישט איר צונאמעו. זי פלעגט מיך יונגעליים זענעו מים מיר ארוים שנקלינגעו און זשגעו: .דש רעום 2 און אויף ווי וויים כיהאב זיך אריעני די פרוי וואס איר האט געפאטשט". סירם. איז קיין שום פרוי נישט . . . זי האם אלעמשל פארלאנגט בעלעגעו אין קאריראר. אינדרויסען עפעס א בעפעלינקיים: מייניס א ב איז געשטאנף א טיפע בלאטע. בוד. אומויסטע בילעטעו אויף א א מיר האבעו דר ווי ס'איז דם- פארלעוונג. אדפר גשר א בילעט שלאנפו צו דפס זאל און סיהאט פארין מאסקערבאל פון דפר פרעד שוין דשרם געוושרם אן עולם יוני סע. כ׳האב עם איר שטענדיג באי געליים מים מיידלעך. דער פארורי ושרגם. די פעטש וושם כיהשב איר צער. אדער וואס ער איז נישט גע- געגעבעו זענען געווארעו אונזער ווען. האט גענומען פרעגען אויף פריוואטער סוד. דער חבר'סע צפורה, און ס'איז גע־ ווארעו קלאר. או זי איו נישט אין איר קיין ליבע ? זאל. אייניגע האבעו געהייסעו וואר" מנשה בערגער האט געטאו א 8 טען. אנרערע האבעו אנגעוויוען אן לאר: כיווערט שפעט. צום סוף האט זיך — נישט גענוי. עפעס א יונגערמאן אוועקגעשטעלט — איריט זיך ג ביים שמענדער און מיד גענומען איר ? פארשטעלען. כיתשב נישט געוואוסט וואס ער זאנט. כיהאב בלויז געהשרט א קוש איז נישט דערגאנגעו. איריט או שו ער השלם אין איין איבעריהורין אוים מיר לאכעו. נשר זי איז מיר ת. דשם חשרם -וועלכעם". חשם איז געווען צרנאהענט כיושל מים איר וון שנגענומען אין אלע שטעטלער פאר פארפירען עסקים. מיטאר נישט אני אן אינטעליגענט ווארט. דערנאך תויבעו מיט קיין פרוי פון מיטעו תשב איד שנגעהריבעו מיין רעדע. אדער פון סוף. סארפירעו מיט איר כיתשב נערעדט, אבער עפעס האב א ליבע וואלט געווען עפעס אווינס איד נישט געוואוסט די באדייטונג ווי בלוט־שאנד... כ׳האב זי אייני שר פון די אייבענע ווערטער. אשטייבער מאל בעפרענט. אויב דער ביבליאר זי ווי כיוושלט זיך באנוצט מיט א טעקאר האט איר אמאל דערלאנגט יר פרעמדער שפראד. וואס כיהאלט א פאַכש. און זי האט געענטפפרט ון. ערשם אין לשרנען. כ׳האב מורא גער כמעם מים באדויערעו: ער איז צר האט מיזאל מיד נישט אויספייפען. איידעל פאר אזוינע ואכען. ער האט אבער אין זאל איז בעוועו שטיל. צופיל רעספעקט פאר דער פרוי. נאד דער רעדע האב איך גענומען דערביי האם זי מיך שנגענומען ביים לייענען או ערצעהלונג. אבער די ארעם מים עפעם א ספעציעלער עו בוכשטאבעו אויף די בלעטלעד זעי צערטליכקייט... ----ע" נעו געשפרונגעו איינע איבער דער וב שנדערער, געוושרען דא גרין, דא ע" בשלדיג. צום גליק השב איך געקשנט די געסט זענען שלע שוועק. די קעל־ די מעשה כמעם אויף אויסענווייניג. נפרינס האבעו גענומעו געניצעו. די ס'איז א באגעגעניש צווישעו א ריחות פון די בלומעו האבעו זיד ו ום בחור מים א מיידל אין א לבנה" אויסגעמישם מים דעם געשטאנק ו נאכט. די ואך איו קיינמשל נישט פה די מיסט־וועגעו וואס פירעד אריין אין מיינע שריפטען. אבער ארויס אין דער ציים דאס מיסט פון חיפל מאל כ׳האב זי פארגעלייענט. די קאסטענס. או איינציגע פליג. א האט זי ארויסגערופען א בייפאל. גרויסע. מיט א גרין־גאלדיגען בויד. ו מיהאט מיד אפילו איבערגעריטען האט געזשומט ארום או אבאזשור אין מיטען מיט אפלאריסמענטען פה א לאמפ אה אים געפרואווט וין אין כ'תאב זיר נאר א ווייל גענר ווי זיורכלעכערעו מיט איר קערפער יר מעו בארוהיגען. ס'איז מיר ביס" רעל. וועלען היץ זענען געפאלען פון י לעכווייז געוושרעז קלשרער משר די אויגעו.

77

70

כיתשב שנגעהויבעו לשכעו אוז קייר

שבער געלעכטער שטעקט־או. רער ויו גאנצער זאל האט גענומען מיטלא"

אירים נישט פארפירט מים ד אירים זיך געטראפען מים — ש פשר משל. ווייטער ווי צו ד סיהשט שנגעהויבען ווערן שפּקט.

כ'תשב אויפגעהויבעו דעם בליק כיטו א קוק את כיתאב דערועהן את גענומען צעהלעו די שטערן וואט צווישעו עולם בעלא׳ו און די אני האבעו געהויערט איבער דעם גערי דערע. די מויד וואס כיהאם גער טענדל. כיהאב א זאג געטאו:

צר פאסשט. זיי זענעו געועטעו איינע — וואו קומט דאס אלק אחין ז יט נעבעו דער אנדערער אוז אפלאי ויי דירט. די אויגען זייערע האבען ממש אין מיטעו באלאנסירעו<sup>ש</sup>א קאווע־ געשטראַהלט פה באַגייסטערונג. לעפעלע אויפין ראַנד פרו א גלאז. סיעט שלץ שריין אין גאטיס ---רש נער השם נישם געוואוסם פשרוושם. מעמושרעד...

# ער מאנוסקריפט

סיש ארוף דיוענגאף. אין תל בלינפעס מיט סעו. שאשע מים אריסטערליש או טיילמשל גלויב אביב. אונסער מ שירם וואס און בעבעסעו א שפעטעו אנביי־ סעו. מיין בשמם. א פרוי אין די טיפע פערציגער. מיט א קאם געואגט. או זי איז אומגעקימעו רויטע פריש־געפארבטע האר. תאט באשטעלם פאר זיד מא" ראנצעדואפט. א פאנקוסעו מון שותשרצע קשווע, וושם זי השם משמכם זים מים סאכאריז. וואס זי האט שרויסגעגתאבעלט גרויסע שווארצע ברילעו איבער פח א פיצעלע שאכטעלע מיט א דעקל פת פערלמוטער. כיהאב וי בפקאנט שרום פינף און צוואני ציג יאר, פריעד ווי און אקטריי סע איז א ווארשעווער סלייני ביהנערקעשטער ייסונרס". דער נאר ווי דאס ווייב פון מיין בעגל. מ'תאט זי בעקאנט פונ" פארלעגער מארים ראשקעם און שפעטער ווי די געליבטע פון מייז פארשטארבענעם פריינד. אירער איז געהאט געווארן לויז דער. נאד שמעטער האם זי יאר אינגער פון איר, אהוד הדדי. איר כינע נשמעו אין ווארשע איז בעותן שיבתא. שיבתא איז אין אידישעו פאלק־ מון דער זנות און ננכ'עסיצו פרישיגעי מבע בוירענע עום׳עלעד ביי קינפער \*225 באנאכט אהו א טאפעלט פאר 782 מוד פאר א שמירה. פוז דער .זענ היים השם זי בעהייסעו בעמי דער סליינמינק. איר משטער איז געד ווען פן במרא־מלמר אין טשעני בני

W

73

л,

785

×

TH

77

03

יט

17

737

137

WH

סטאכאת. נחלם בעוונגען אירע שקאצישע ליד־ איד מיים לעד את רעציטירט די געפע" ו פת פערטע מאנאלאַמען וואָס מנשת לינדער האם פאר איר געשריכן. לוח. דשם זי. ווי מאושמם אין טפשר שבת. טער־ושארנאו. געברענט די TEN. ברעטער". רי רעצענזענטעו הא" ארו בעו באזונגען איר שעהן פנימ׳ל. ימוננ: איר הומאר. איר שלאנקע פי־ אח ארו האם זי נפלויבם את זי פארגליר וסריב כעו צו דער האמאלם בארימטער שרדשנואוונש. שבער רשם טעש־ 17 11 ז איז ר פוד און ווען שיכתא האט געפרואווט הא : ילטע שפילען דראמאטישע ראלעו איו קורן ארן אווי אדער אנדערש פארבוטרען האב איר געפרענט. למשרי ז זיי פים איר כיז איר. בין אוועק קיין א פרו געוועו כיי איר אין דער היים דאס איז א מעשה פון טויזענט אתוערע נוטע יארעו. מיר האין ד

שותשמעו. קרעשלעד מים אייני געמאַכטס. אין דער ציים פון דער צווייטער וועלט מלחמה האב איך פרן איר נישט בעהערט. עמיץ האט מיר אפילו געהאט אין א געטא אדער אין א קאני צענטרשציע־לשנער. אבער אט איז תי בעועסעו נעבעו מיר אין א בריים־רונדיגעו שטרוי־תום. אין א וויים מיני־קלייד. מים די ברינע אויגען. די באַקעו גע־ רוזשם. די ברעמעו אויסגע־ צופט, מים ברשסלעטעז אוז קמיעים אויף ביידע האנס־גע־ לענסען. מים רינגעו אויף די פינגער און מים צונטער־רויטע דערווייםענס אנעמעז פאר א יונג מיידל. אבער דער האלו רפר שריפטשטעלער מנשה ליני אח מיטעליעריג. זי האט מיד נישט די גאנצע געשיכטע. גערוסעו מיט א צונאמעו וואס אבער דיר וועל איך אלץ רער חתונה בעהאם דא אין מדינת זי האם מיר געהאם געגעבעו צעהלען. וועמען דען אויב נישם ישראל מים א ושורנאליסט צען וועו מיר ביירע זענעו געוועו דיר ! א מאג איו נישט אריבער יונג: לששיקל. זי השם געושגם: אין די שלע וושנדערונגעו אח אוי. לאשיקל, ווען עמיק וואגלענישען כ'ואל נישט טראכ־ וואלט מיר געוותו בפואגט אין טעו וועגעו דיר. כ׳האב מנשה׳ן קאואכסטאו או מיר וועלעו נאד לאר דער נשמעו פון א שדייכע אמאל ויפען צוואמען אין א אי־ וואס רעדט־או ישיבה־בחורים צו דישער מדינה. וואלט איך דאם וועלעו ביו פארגעסען איז א געוועו געהאלטעו פאר א וויק. אבער אז מילעבט. דערלעבט בערהויפט פארגעסען עמיצען טארינס וואס בעהעו שרוים אלייון מעו. וואלסטו בעגלויבט אז איך וואס מ'איז געוועו מיט אים בין שעהיג צו שטעהן צען שעה נאהענט ! אזרי נאהענט ווי אין טאָג אין אַ וואַלד אַה זעגען כיבין נעווען מיט אים. בין איך סלעצער! אם ראס וואס מיר

מאר דער צייטונג.

לייזיג אויך. אוי. כ'האב פאר־

טאו הדרי : ווער ווייסט ? זיי האבעו מיד פאר א לייכטער פרוי. דו דא אלע זיד געגעבעו נעמעו פהן ביום בעבליבעו טיף אין הארץ רער הגדה. פון דער היים הייסט א חסיד און אין דיינע אויגען גרו ער זיינות זילבערשטיין. נישט כין איר א חצופה. א זונה. אבער גור. אירע גראציעזע באוועגוני אהתר הדדי. איד שליין השב שוין גלויב מיר. או קיין שום רביצין געו. אפילן די פוילישע פרעסע געהאט אמווענינסטעו א האלב וואלט נישט געטאו פאר איר מאז סרץ נעמעו. ווייסטו או איר כין קייו צענט־חלק דערפון וואס איך שוין כעוועו א נארא דאווידאור האב געטאו פאר מנשהין, איך כא בערקאוו ז אווי האב איך בין נענאנגען פאר אים בוכי סער -קונרס" האס זיד נישט בע" בעהייסען צוויי יאר צייט. צווי־ תפה'טעו מער, ווי צוויי סעושנען שעו 1942 אה 1944. קשמיש. ווי ער השט מיר 'שפגעדשנקט.

יש. ניין. פשרוושם ביוטו סעל פשר זיד. דיר בורכגעפשלעו. איר בין געוועו דיר צענאנגעו מים מנשה׳ו?

אויד שמעריקא. איר ביו א סד, משל וועסט רשס פרעגעו. לששיקל. מעו זיד ערשמט שנגעוויבעו א

מיר זפנען בעועסעו ביי א און זי האט בעקשכט שאו מיר אין איין נאכט. זי איז אורי איד מיר אליין נישם אז ס׳תאם פאסירט אויף אז אמת. זינט 1939 איז מיין לעבעו ווי מיין לשנגער חלום. שדער ש כששי מאר. טיילמאל כאפ איד מיך אויף אין מיטעו דער ינאכט און ב׳נעדענק נישט ווער איך בין. ווי איד היים און מים וועמעו כ'בין אין בעם. כ'סאם או אהוד'ן און ער נעמט מרוקעו צו מיר: פה תה! מה את רוצה! ערשם אז איר הער אים רעדעו העכ־ רעאיש. דערמאו איר מיד או איד בין אין חצר הייליגער מדינה.

בעו

טערכ

מרד ז

שענק

נעמו

THE

צעות

777

דיינע

אלענ

בוייב

בענטע

grya

שום

CINC

בתורו

מיר.

מעו

נאר 3 703

AND.

בעור

נשמ

CMF

DIE

בערו

זיו

ברר

רעו

35.50

73

-- פארוואס ביוטו דיד צעי משנגעו מים מנשה'ו !

ווילסט הערעז אויף או --

אמת ז . . - אבסאלום.

5335 -- לאשיקל. קיינער ווייסט נישם פשרגעסעז. כ׳השב אים געוושלט פארגעסעז. אבער פון ווייטער מהלד. מ'כשו רעו איר נישם בעווען מים קיין שום האבעו געסאו. מיר זענעו געווען מענש און וועל שוין קיינמאל הונגעריג פאר א צולשג און נישט חיין. דאס וואס איד בין בריים געווען צו משן פשר אים. יועו שיבתא האט אין -קונדס" בעסען דיר צו זאַגען: הרדי וויל וואַלט אין ,קונדס" בעסען דיר צו זאַגען: הרדי וויל נעמעו בני דיר או אינספרוויו מיין אייגענעם טאַטען. און דאַס איז נישט גלאט עפעס א מיט פארגעניגעד. וואס סליצה. כ'האב דאס באוויזעז — האם ער זיד עפעס א נאמעו גער מים מעשים. נישט מים ווער מער. כיוויים או דו האלמסט שטעבליר אין פייער אריין, און ראס איז. ווי מיזשנט. א האפר

שיבתא, אתן הקדמה'ס! בו. בום. נשכדעם ווי דו בו. כ'השב בעוואוסט שו ביום שוועק קיין שמעריקא הש"

## דערצעהלונג

יצחק בששעווים־זיננער

בעווז K TY

רעו. כעסי אים תאול

בעו זיך ערשט אנגעהויבעו ביוט אוועקגעפארעו האב איר דער ראוס שריבען. איך השב איכערגעשרי־ איין מינוס. שם איז געיושרעו שו מחכ THE דאך ווי ביי אים איז אלץ געותען הענען שוין געלעגען סויסע אין עס ס׳זענעו בעוועו אווינע ווייבער זעה מ שטחהל ארן בעושגם: נעמי. בירר אונו השט דער טעלעפשו אויפי ווען ער איז געווארען אינגאנצן רע מאנסליים ועבען אוועק זוכן אומבאהאלפען. איין טאג איז ער קאנטאקטען. מ'האם גערערט דערוועגען, או הי אידישע שרעי אלץ אויפנעהערט פונקצישנירן. סע האם געשראנעו א ספעציעלע וואס האבעו אים געטויגט די מאהן אדער א ספעציעלעו ווא־ שלע פליאססערריגעס ז אין א גאו צו אנטלויפו. אין אוא ציים זין איז ער בעותן ווי א קינד: א קאן מען זיך נישט אפזונדערען. גרוים קינד. שם אזוי השם ויך שבער ער איז מער נישם שרוים עם מעצריגען ביו סיאיז בעוואר פון שטוב ביו יענעם טאג. ווען רעו רי מלחמה. מנשה. ווי דו סיאיו מפסומעו די מעלדונג בין ווייסט. השם זעלטעו בעלייענט דורכ׳ן ראריש. שו די מאנסלייט א צייטונג. כמעט קיינמשל נישט ושלעז שריבער די פראגער בריק. בעעפענט רעם ראדיש. ער השט, סישיז געווען באריש זיך צו מאר דאס ווי יענער שטרויס, צוגעמאכט קען. ווייל קיין באהנען זענען די אויבעו און נישט געוושלט מער נישט בעגאנגעו און וויפל וויוען זעהו דעם שונא. כישאן נישמ שאן מעז מראגעו מים זיר או דו האסט ססתמא בעהערם אח

הארץ שע זינט וואסעו נעגראבעו שוץ־ געסאו יענע טעג. כיהאב דיר מייבען גרובענס אוז מ'האט אויפגער מארגעסעו צו דערצעוולעו רעם עיקר. אין 1938 האם מנשה מים נעד געשטשנעד מים לשפעסעס שמשל בששמעד א חשק בו שריי־ יר מאן אוז נעגראַכעו שוק־גרובענס. בעו א ראַמאַז. די מוזע איז אים איצט או היטלער איז נענאנגען באפאלו אוז ער האם אנגעשרי־ , איך אויף זיי, האבעו די פשלישקעו בעוש בוד וושס. לויט מיין מייי בוכי פארגעסעו די חשבונות מים די נונג. איז עם די בעסטע זאר ין, און אידעו אוז אלע זענעו בעוופרעו וואס ער האט וועו סיאיז בער שריבעה. איד השב עם איבער פונרעסטוועגן. או ס'איז נער בעשריבעו אויף דער שרייב־מא" רוארעו מלחמה אח די נאפים שין. וועו עפעם איו מיר נישט בעשעלעו. השב איד אים געושגט מיין מיינונג און ער האט שלע

זיב טערט זיך א שרעקליכע מלחמה בעהאט בעקויפט א נייע סאפע און או יעדער מאג אין א גע" און נייע שמהאלען. אונוער רירה שענקטער. עד האם מיר בע" איז בעווארן ווי א באנבאניערע. לייענט שלץ וואס עד האם גע" ס'איז שלץ געשען פפעם ווי אין בען זיינע מאנוסקרישטעו און אליארם אוז אס האבן גענומעו געמאכט ארדנונג. דו ווייסט איינפטלעז הייזער אוז מענשעו צעותשרפען. תר האם ביו׳ן סתי די בשסעה. מ׳איז געלשפעו זיר זיך נישט בעקשנט אויסלערנען באהאלטעו אין קעלערס, נאר די אוא איינסאכע זאר ווי נומערירן קעלערס זענען נישט געווען זיי דיינע בלעטלעד. זיין סשם אין כערער ווי די העכערע שטשטעו. : אלעמאל געווען אין איין זאר ווייבער. כ'תשב געהשם אויפ" וושס השבעו געהשט שכל שנצו מענעבען דעם קאמף. כ'האב מיר גרייטן שפייז. אבער נישט איך. בעושגם: דשם איז ער און קיין מנשה איו אריין צו זיך אין קש" שום כח קשו אים נישט איםער בינעט. ויִר אַוועקגעועצט אויף מאכעו. אבער דערביי איז ער מעווארען אלץ צוגעבונדעטער צו דא וויל איד שטארבען. כ׳וויים מיר. איד האב געהאט א פאסי נישט ווי כיי אנדערע. נאר ביי סען און אים פאקטיש אויסגער האלסעו. וחעסט נישט גלויבען. נעהערט פונסבישנירעו. בשמי מע. נאר איר האב געקאכם פאר זיי־ בעם זענעו בעפאלעו ממש פאר: בע נקבה׳ם. ער האט זיי דען ליב אונזערע פענסטער, אבער סנשה בעהאט ז וואס עלטער ער אין האט אראפגעלאוט דעם ראלעט געוואַרעו. אלץ מער האָט ער זיד און גענומען לייענעו א בוב פון נעמוזם איבערצייגעז או ער איז אלעקסאנדער דיומא. אלע זיינע נאך דער גרווסער ראו ושואן. פריינד. אלע זיינע פארעהרער פאקטיש האט עד געהאט צייטן רינס זענען אויסגערונען. אנדע" בעווען א גבור, צומשרגענס תשט רויי איד שום נמשל אים. THE זאַגען או די מלחמה איו געווען מ'געהם צופוס ! רושר לטסט פאר אים א פולשטענדיגע איר י, דן בערראשונג. מ'האס אין וואר־ בעלייענט וואס ס'האט זיד אפ" שבער שטעלט באריסאדעו. רכנים ועד מ איד

האכעו אנמעהויבעו באמבארדי־ רוי דן רעו. איז מנשה בעווארעו גער א האי שלעסט. מיר השבעו געווארינט משל אויסגעבעטערט. כ'חשב הויבען אין אונזער שלטער דירה אויף יר האר דער לעשנא. נאסדעם ווי דו (שלוס אויף בינטעל בריף זיים)

THE מעו 77 שם -25 THE בער TYX 18 יממ יער ישם יבער -3K. שה׳ו אים סוו אר יפעו

> שנקם. איין פשלק. ו סיחו

# ער מאנוסקריפם

(שלום פון זיים 3)

אריינגעליינס העריז מער וויפל דו קאנסט דיר פארשטעלעו. פיש ווערק. כאסש נישם אינ־ באנצעו. ווען מיהאם זיך דער וואוסם - אין דער פרעסע אז מנשה שרייבס א ניי ווערק, הא־ בעו אלע צייטונגעו גלייד גע־ וושלם אנהויבעו דשם דרוקעו. אבער מנשה האט זיד איינגע־ שפארם אז ער רועם נישם אני הויבעד פארעפענטליכעד קיין ווארם ביז אלק וועם נישם זיין בעענדיגם. ער האם געשליפעז יעדעו ואלץ. א סד קאפיטלעו האם ער איבערגעשריכעו דריי און פיר משל. ווי ס'השם בעהירי סעו ? נאד נישם געהאם קיין זיכערעז נאמעז. אבער דערווייל האט ער עס גערופעו -שטאפי לעוד. פאקטיש בישט קיין שלעכטער נאמעז. ווייל יעדע פאר קאפיטלעו האבעו געשיל רערט או אנדערע עפאכע אח איז בעוועז ווי א שטאפעל אויף א לייטער. ער האט בלויז געד האם באוויזען צו ענדיגעו די פרשטע סייל. דאס ווערק האט בעושלם זיין א טרילשגיע. אדער

73

71

73

73

73

73

2

מ

Y

330

77

.\*

אמשר נאר לענגער. ווען ס'איז געקומעז צום אייני פאקעו די פאר זאַכעו וואס מיר האבעו מיטגענומעו אואפין וועג ביהאב כישם געוואלם בלייבו אין רוארשע. ווי די אנדערע ווייר בער. כיכין געמאנגען מים אים. פרעג איד אים: מנשה. האסט איינגעפאקט "שטאפ" לעוד : און ער זאנט: בלויו דאס. אלע אנדערע ואכעו מיינע וועלעו שויף לייענעו די נאצים. ער האט געטראגעז צוויי רוענצ־ לעד און איד האב איינבעפאקט א ביסעל וועש. א פאר שיד און 0 נע וויפיל כיתשב געקשנם מרשגעו. אם אזוי האבעו מיר זיך געלא.ם | עסטעטישע זייטו פון איר אויס־ צו דער בריק און פאר אונז און כאר אונו זענעו גענאנגעו פענדי ליגער מויזענטער מענער. א צווישו דעם עולם. ס'האט אויס־ געועהן ווי א ריזיגע לוויה. און דאס איז עס געווען, ווייל די מערסטע זענעו געשטארבעו שרער געיואָרעו גע׳הרג׳עט --טייל אויפין וועג פון די נאצישע באמבעס. אנדערע זענעו שפער ייוך סער. אין 1941. אומגעקומען 284 ביי די נאצים. און די מערסטע וענען אויסגעשטארבן אין סטא־

לינים לאגערו. טייל שפטימיסטו האבעו געהאט גענומעו מיט זיך שווערע פעק און נאד איידער זיי זענעז צוגעקומעז צו דער בריק. האסעו זיי שוין געמווט א הצלפט אוועקווארפעז. אלע זענען געווען אויסגעמאטערט פת הונגער. פת נישם שלאפעו ארן פרן שרעק. מ'האט אוועקגער ווארפען אנצוגען. פוטערס. שיכ־ ווארג. וואס נישט? מנשה איז בעוועז בלייך ווי דער טויט. אָבער ער האָט פונדעסטוועגען געסראגעו די צוויי וואליועס ביו ס׳איז צוגעפאלעז די נאכט. מיר

מאלקין און קיין ביאליסטאק. מים ווייל סטאליו און היטלער הא־ בעו זיך שוין געהאט צעטיילט בום אויד מים פוילעו און אין ביאליסטאק אריו איז בעווען דער רוס. אוים׳ן וועג האבעו מיר געטראפעו ושורנא־ ליסטעו. שרייבער און אזוינע רואס האלטעו זיד פאר שרייבער. אלע האבעז געשלעפט מיט זיר מאנוסקריפטעז און אין זער באנצער בהלה האם זיד מיר גע־ בלוסם צו לאכעו. ווער משטיינס בעושגט האט געדארפט זייערע. שרייבערייען ? און וואס׳ערע שרייבער זענעו זיי געוועו ? נה. אָבער יעדער האט זיינע אילר. זיעם.

וענעו געוועו אויפ׳ו וועג קיין

מים

פארו

פריי

באני

מנדייו

שאר

ערנ

13677

שט

בעד

18

7117

DM

שם

מר

CD

D

(סשרזעצונג - משרגעז)

פון נינא כלום

עדע פרוי קעו אליין פארבעסערעו או אויסועו

אזוי האם בעת אן אינטערוויו לעצטנס דערקלערט מאלא רר בינשטיין. וועלכע איז אַן אוי־ טאָריטעט אויפ׳ן געביט פון קאסמעסישער באַהאַנדלונג נים נאר אין דער פירמע פון העלעד נא רובינשטיין, נאר איז אין פארלויף פוז ישרו בשקשנט מיט מירע עצות פאר פרויען איבער דער גאנצער וועלט.

יעדע פרוי לארף וויסו די פלוסן און מינוסן פון איר נא־ טירלעכו אויסועו. זי דארף זיך אריסלערנען נאד מער ארויסצרי ברענגעז אוז צו אונטערשטרייכן די שיינע שטריכן פון איר געי זיכט און צו געפינען א וועג ווי צו פארשטעלו די ווינציקער ועז.

דאס קעו מעו. פארשטענדי לעד. גוט דערגרייכז מיט פאסיי פרוי האט מעו זעלטעו געועהו קע קאסמעטיק. מעיק־אם דארף מען חיסן חי און חיפל צו נוצן. מים רובינשטיין השלט, או עם איז לייכטער טאג טעגלעד צו מאָן עפעס צום פארבעסערן ארן אויפהאלטן דעם גוטן אוים־ זען פרן א פרוי ווי עם כסרר צו פארנאכלעסיקן מודן אין איין מאל עם וועלו פארבעסערו.

בוט באנוצן קאסמעטיק פרא־ דוקטן איז אַ לערע. וואָס מען דארף אויף זיד פראקטיצירו.

עם איז או אלטער כלל. או למ ווען מ'איז אויסגערוט זעט מען זאוים בעסער. במילא דארף א פרוי אנהויבן צו פארבעסערן איר אויסועו דורד גענוג שלאף. כי צאל שעה'ען צום שלאפן קען מעו נים באשטימעו ווי א כלל. דאָס איז אפהענגיק אַן יעדן איני דיווידיאום. איין מענטש האט גענוג זעקס שעה שלאף אח איז אויסגערוט. או אנדערער דארף האבן אכט אדער ניין שעה שלאף.

זעהר גוט איז ווען א פרוי קעו נעמעו ציים פאר זיך אין דער פרי אוז ניט שנהויבן דעם מאג אין גרויסער איילעניש. (מארשטעמרלעד איז עם אביסל שווער פאר פרויעו. וועלכע דאר־ פען גלייר אינדערפרי ארוים פרן הריו צר אן ארבעט).

מעו דארף יעדו מינדערפרי אין בעט אדער אויסערן בעט מאכז א ביסל איבונגעז, כדי אויסצוציעו די פארשלאפענע גלידער און מאכן ארבעטן די מוסקולו. דאס איז אויד גוט פאר דער בלוט־צירקולאציע.

אַ "שאַוער" איז זעואר אַפּ־ פרישענד אין פרימאָרגן. גום איז צו נוצו א "דעשדשרעו" נאכ׳ו אפווישו זיד און ארויפי געבו אויפ׳ן קערפער א "מאים" טשוראיזער". כדי ווייכער און אנגענעמער צו מאכן די הויט פון קערפער.

נאכין וואשן די ציין איז בום משו ווצח כאתמטמוכן צו נוצן אויפ׳ן געויכט א ספעי

# ר מאנוסקריפט

(מארועצונג פון נעכטעד)

ווי אווי מיר האבעו זיד דער א שטייבער ווי יעדער איינער שלעפט קיין בישליסטפק, וושלם וושלם היינט־מפרגעו געושלם דיקער קאנווערט מים דער אוים־ ביו איבערמארגעז. מנשה האם מען די מאכם כיי סטאלינ'עז. ארוים דעם מאנוסקריפט און שוין געושם איבערגעלאום איין וושליזע אוים׳ן וועג. ציידער ער האם זי איבערגעלאום האב איד זי בעעסענם צו זעהן צי ס׳זענעו דארם נישםא זיינע כתבים. אנד אונוערע ארגען קיין שום רוערם. עד איז געהאט ארייני הויפט אויפגעהערט צו רעדען. זענען געווען פויערים. כ׳דארף רעריי פון א גראסאמאז. ס׳האָט אים גענומעו שפראַצען דיר נישט ואַגען או ס׳איו שלק טעמעד ראזיר־געצייג. די גרויע בארד האט אויסגעזאגט דעם מ'האט ויד איבערגעשליעט אזוי אמת. די ערשטע זאַר וואָס ער גיר. אַז ס׳האָט אַזש געשוויני בעו גאנץ און דאס לעבלו האט די הינטערלעקערס. די סאוועטי־ יוד דארם געפארם ווי ס'פאלס שע שרייבער האבעו מנשה׳ו געטאו: איםערהויפט נישט בעוועה קיין פונדעסטוועגן אויפגענומען מיט קריב. וועסט נישט גלויבו. נפר , א געוויסען רעספעקט. מ'האט איינער מו לאפאצאו האם זיך פרואוו. נישט מער און נישט שרעקליד פיינט געהאם ווען איד רועניגער. ווי מיד צונעמען פון האב געזאנט א גוט ווארט ווע־ מנשהיו. כיהאב נישם גלוואוסם בפו אים. א סד מחלוכת'עו אוני צי זשל איד לשכעו שרער ווייי בעו.

> דאַס וואָס ס׳האָט זיך אַפגער נישט געקאַנט איינהאַלטעז און זיי בעואגט וואס איד טראכט טאו איו ביאליסטאק. -- פאר דעם האב איר אינגאנצען נישט ווענען דעם ווערק. זיי זענען גע־ פיין ווערטעד. ביאליסטאק האט ווארען שטארק אינטערעסירט. בערופרט צו די ספוריעטעו. די סיוענעו געורעו ספעציעלע פאנ" דעו צו שטיצו שרייבער פליטים לעבענסרגעפאר איז געדמום ארי־ בער. און יענע וואס האבעו ויך און צו קויפעו ביי זיי ואכעו. דערשלעשם אהין זענען ווי אוים" ס'אין געווארען באשטימט מיר זאלעו מארגעו ברענגעו דעם מעשטאנעו תחית־המתים. סשר נען בעקומען פון מאַסקווע. פון בארקצוו, פון קיעוו באגריסען אחוץ דעם האט מען אתו צונער

ן זענען אויף אן אמת בעותן קש" מען ביי זיך אווי בעסאלען או און ו מוניסטעו אין פוילען. זענעו בער מ'שאצט־אפ א נוט ווארט אפילו כיזשל דיר וועלעו דער עוולעו ווארען ביי זיך אזוי פארריסעו. פרו או אייגענעם. ציוניסטעז. אדער דער שווארץ־ אויך געוופו שטילערהיים רויטע.

ליב דעם. אבער כ'האב מיך

דיר שילדערעו וואס איד האב ש בארד. א גרויע בארד. ער געווען שיין גרויסעד ליגעו. גע" דערפיהלט וועו איד האב רער האם געהאם מארגעסעו מיטצר שטאמט האבעו זיי אלע פוו זעהו וואס ס'איז געשעהו קאו מעקלערס, שדכנים. בטלנים. איר נישט און כיהארף נישט אויד. נאד מיצט או כ׳רעד וועגן דעם. געמעז מיר קריכעז מר השם געטשן ווען מיר האבעו דעלט פאר די אויגעו. מנשה ראשקעם איבער׳ן רוקעו. מנשה זיד אפגעשטעלט אין א ישוב האט אויף או אמת געשטאמט האט געהאט אנגעוואוירן אויפ׳ן איז געוועו: זיך אפראזירעו. פרן ארבעטער. ער האס זיר אוים־דוועג אפשר צוואנציג פונט. ער טייל שטעטלעד זענעו געווארעו, געצויגעו איז דער סאמע ארעמ" האט אויסגעועהו קראנק. כ'האב אפגעווישט פון די נאבישע עראר קייט. אבער ער איז געווען צור מורא געהאט ער זאל נישט ווער פלאנען. אנדערע וענען געבליי שטאלק צו ווערעו א סייל פון רען ווילד. אבער ער איז גער שטאנען שטיל און בלויו א זאג

בו. דאם אין עם. טייל אחרץ דעם וואס ער איז געד מ חברה כחורים. לעזער פון דער עערערט וועגען שרויסגעבען א בליבען אינגאנצען אהן סחורה אקלשער ליסעראסור. האבעו זאמעלבור, גרינדעו א פארלאג צו פארקייפעו. איז נאר געוועו ספרלאנגם פון מנשה׳ן ער ושל פאר די פליטים, און די רעדאק" א געפאהר אז די יעווסעקעם השלטען פאר. זיי א פארלעזונג. טארעו האבעו בעפרעגט מנשה׳ן ואלעו נישט ווארקעו אויף אים געט אם ראס זענעו מענשעה. א מיי צי ער האט מיט זיך מיטגעי קיין חשר אז ער האט געשריפו נום איידער מ'שטארבט' האט בראכט עפעס צו דרוקעו. איך או אנטייקאמוניסטיש ווערכ מען אלע לפבעדיגע פארלאנגען. כין געווען דערביי און איך האב און או ער האט מורא דאס צו זיי דערצעהלט וועגעו מנשה׳ם ווייועו. ס׳האט אין דעם ביא־ פארליבט אין מיר אח - געד ווערק -שטאפלעד׳. מנשה האט ליסטאק געשוויבעלט און געד גריבעלט מיט מוסרים. אוז אורינע רואס האבעו גערואלט מסריען, נאר סיאיז נאר נישט זערע זענען ארויסגעקומען צור געווען צו וועמען צו געהן. די רויטע האבעו זיר ערשט גע־ האלטען אין ארגאניזירעו. די נ. ק. וו. ד. השם נשך נישם בעתאט קיין ריכטיגעו אדרעם. פונדעסטוועגען האט מען שוין געהאט עטליכע שרייבער ארעס־ טירט. און אנדערע האט מעו בעהייסעו זיר פארנעמעו פון שטשט. נעמען או אומשה'דיגען מענמש אוז אים אוועסשיקעז אויף צעהן יאר תפיסה אדער רויעטישע אידישע שרייבער ועד מאנוסקריפט. מיר האבעו געד אין א שקלאפעדילאנער איז געד ושלט קריגען א גרויסן אדרויף. וועו איינע פון די לייכטסטע זאכעו. לאשיקל, איכיל דיר געי זייערע פויליש־אידישע כשלענו, ואגם א בעסערע רירה. ראסמשל בעו די טרוקענע פאקטעו. איד די שלטים. את קשמוניים איז השם מנשה מיך נישם סשרגעד בין א נאנצע נאכם נישם געד געוושרעו מים גשלד צוגלייך. האלסעו פארוואס איר השב אים האם געשלאפעו. אינדערפרי מילא. יענק שרייבערהעד וואס געלויבט. איז אוא צייט ווערט האב איד מיד אויסגעהייבעו

מיר שמעז אהיים. איך עפעו די וואלחוע און הארט ליגט דער איך בפרארפט זיצעו מים דיר אותעק אין קרעמל און איבערנע" שריפט .שטאפלעד". איר נעם האט אבער די אנדערע. יענע וואס איד דערקאן נישט דאס פאפיר, האב וענעו גאר געוועו פאלקיסטעו. גישט די האנטשריפט. מיין נאד לאזע טייערער. עפעס או אנפאנגער. יאר ווייסט. האבעו גענומעו א פארשלפפטע קרענק האט גער כתבייד צו לייענעו און מנשה מיר צוגעו. וועש. אלע אנדערע ואכן אדער אמוועניגסטעו מיטלויפער. האט אים — ווער ווייסט ווי און ז האם

שפילעו די ראל או זיי וענעו האם געגעבעו מנשה׳ו זיינ׳ם א השבעו שויו נישם געהשם אין מ'השם זיך געהשלטעו אין אייו שווי : - אריינגעלייגט אין יחוסיען מיס'ון, סאטעו דעם דעם קאנווערט וואו ס'איז רייסו אויב שוסטער אוז מים'ן פעטער דעם פריער געלעגעז זיין ווערק בעסשלעו איז אוא פינסטערער בעליעגלה. א סך האבעו גאר "שטאפלעו". מיר האבעו גער שטימונג או ער האט איבערי אנסועקט או די ויידעס וייערע טראגען די גאנצע צייט א שמיי 771 דעם שלא תאבו

דעם

ST C

FIT

DMIT

האכי

ET'E

בעה

זיד

תאנ

דיב

172

אין

127

1007

1773

מר:

בעד. ביש מיש מוריו THE MIC בעק כיה

## דערצעהלונג

יצחק כששעווים־זינגער Copyright Isnac Bushevis Singer

מיו

מר שו טי 90

In

28

DD

112

220

KE

775

מי

כיבין נישט געגאנגעו אליין. אראם. אדער וואס ? אבער איד ביו צו דער גרעניץ בין איד גע־ האב בעושנט: ווארשע איז ווען אין בעועלשאפט פון עט־ נאד א שטאט. כיקאו נישט לעכע מענער. כיהאב זיי אלע לאוען דיין חערק ואל פארפאלו דערציילט דעם ועלבעו ליגעו. אז כ'ווער פארצעהרם פון בענק־ ווערק. ס'איז מיין ווערק אויד. שאפט נאך מיין קינד און זיי מיר האבעו נישט קיין קינדער האבעו נישט געוואוסט וואס צו און דשם איז מיין קינד. איצט טשן מיט מיר. זיי השבען מיד האט ער גענומעו שרייעו: זיד ארומגערינגעלט מיט אוא ליב־ רייסען די האַר און שווערעז אז שאפט אז ס׳איז מיר געווארעז אויב איד וועל בעהו צוריק סייו איבער דער טבע. זיי האבעו ווארשע. וועט ער זיך אויפהעני מיר נישט געלאוט טראגען מיין גען אדער זיך איבערשניידעו בינטל. זיי האבעו געפאטעלט דעם האלז. ער האם מיד גע" ארום מיר ווי ארום א בת־ יחידה. אט־אווי וענעו מיר דער־ האבעל געדויערט צוויי טעג. גאנגען צו דער גרעניק. מיר האבעו גאנק וואויל געוואוסט אוועק צוריק אויפ׳ן וועג קיין וואס ס׳ווארט אויף אונז ווען ווארשע. כיוויל דיר דא זאַגעו מיכאפט אונז, אבער אין אזויר או כיביו נישט געוועו די אייני נע סיטואציעס ווערט דער צינע. אַ היפשע צאל מענער מענטש אויסטערליש שטארק וואס האבעו פארלאום ווארשע און פאטאליסטיש. דערביי האט האבעו זיר געלאוט געהו צוריק. עפעס אין מיר די גאנצע צייט געלאכט אוים מיין אייגען משר בער. נאד קינדער. נאד א בעט געת. די שאנסעו א איד זאל וואו דעם קאם אנידערצוליינעו. געפינעו דעם מאנוסקריפט אוו מ׳האָט זיך שויז באצייטענס דערלעבעז צוריקצוסומעז קיין הז בעתאם אנגעהערם וואס ס'פנם ביאליסטאק זענען געווען איינס מי

CT 13 בען. איז שוין בעסער צו קיין ווארשע. געפונען ראס בא שטארבעו איז דער היים. אזוי הויז. אונזער דירה איז שויז 12 ווי כיהאב געטאו וואס כיהאב געוועו באועצט פון אנדערע. בעסאו האב איך מיר עפעס זיי זענעו בעשלאסעו אין אוני אליין נישם געגלויבט אז איר זערע בעטעו. האבען געטראגעז נישם קיין העלדין. אויף אייני מנשה׳ם מאנוסקריפטעו האבעו בו צושטעלעו דאס לעבו -- פאקר ווי נישט געהאט אנגעריהרט. טיש געהן אויף א זיכערעו דער מאן איז געוועו א לייעגער א טויט – צולים א מאנוסקריפט פון דער אידישער פרעסע אוז ני דארף מען זיין געריהרט אויפ'ן מנשה איז געווען פאר אים א קאסטעו. איד האב דאס מיר גאט. ווען איך האב אנגעד אליין נעזאנט, אבער דערביי קלאפט ביי זיי אין דער טיר האט מיד געהאט אנגענומעו או און כ'האב זיי געואגט ווער גי אנטשלאסענקיים וואס איז נים איך בין, האבעו זיי זיך דער־ בעקומעו פון מיר. נאר ווי שראקעו צום טוים. זיי האבעו בעמיינט אז כיחיל צוריק די דיבוק. אזרי ווי ס'האט בעהאט ווארינונג. זייער אייגענע וואוי־ אנגעהריבעו צו ווערעו לאלט. נונג איז געוושרעו צעשטערט האב איד בעשראגעו ערגיק א פון א באמבע אוו א קינר איז מ סוועטער. ווארימע אונטערוועש. דער׳הרג׳עט געווארען אין דער באמבארדירונג. אבער וועו זיי ברוים מיט א קעזל. כ'בין אריין האבען דערהערט או כ'בין צר אין אן אפטייק און מיר געד ריקגעקומען פון היאליסטאק נאר מנשה'ם א מאנוסקריבם. סער. א איד. האט אנגעשטעלט האבען זיי בוכשטעבליד פאר־ לוירעו דאס לשוז. איין זאר האב אים דערציילט וואס איר האט מיד געראטעוועט. ס'האבו געה אפטאו. כיהאב אויסנער זיד' געהאס אנגעהויבעו די רעד

(שלום אויף וייט 7)

און געושגט: מנשה. איד געה | שע. כ'השב געושגט דעם אפי מייקער אז כיוויל נישם ארייני וועו ער האט דערהערט די פאלעו צו די נאצים א לעבער וושרטער. איז אים דאָס גאַנצע דיגע. ער האָט מיך גאַנץ גוט

ציאו קשלי. קעגעו א מיליאן. לאשיקל. כ׳ביז אריבער די גרעניץ בשלום. זיד דערשלעפט

צוריק קיין ווארשע.

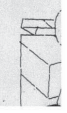
בלום ארוים פון פנים און ער האם געפרעגם: ביוטו פון זינעו ווערעז. ס'איז נישט בלויז דייו שלאגעו אויד. די סקאנדאלעו דעם דריטעו טאג ביו איד מיהאט געבענקט נאד די חייי זיך אין סטאלינים גויעדו אוו סייל זיינען בעקומען צום בא־ שלום אז אויב מ'דארף שטאר־ ל מות דאם. כ'בין פון דער נאטור אונוערע מלבושים. אבער ס׳וואלט איז מיר אריין א כיהשב מיטגענומען א לאבעו הייסען געבען סם. דער אפטייר y א פאר ווילדע אויגען. און איר טראכט א ליגען או כ'האב איר

עו בערגעלאזט אַ קינד איז וואר־

(שלום פוז זייט 3)

כ'האב אויסגעמיטעו מענשעו. אז כ'האב דערועהו א מענטש ג פונדערווייטענס. האב איד מיד ערגיץ פארשטעקט אין אפגער ק ווארט ביז ער איז אריבער. כ'בין געבליבען א קנאפע צוויי ד טעג ביי די מענטשעו און זיי ב האבען מיר געגעבעו צו עסעו ה וואס זיי האבעו געו און כ דער מאן האט מיר אפגעשרעטו ריכטיג די געטא. כ'זעה נישט ויין בעט, דאס הייסט. מיין ג אוים, יווי דו ווייסט. ספעציעל בעט. כ'בין געווען צוימיד צו ד אידיש. כ'השב געהאט ארומי קאנעו וארגעו. כ'בין אוועקגעי א געבונדעו דעם קאם מיט א פאלעו אויפ׳ו געלעגער אוז ביו א סערצעו שעה ד לייכט בעקאנם, אננעמען פאר דורכאנאנד. כ'האב מיד אויפי ז א פויערטע. אדער גלאט א געכאפט. ווידער עפעס געגעסו רי הויפטואד איז: און בין ווידער אוועקגעפאלען.

גענס און די קעלטען. די נעכט זענען געווען פינסטער חושר. ווארשע איז געהאט געבליבעו אהן עלעקטריע. די באמבעס האבעו שריו געהאט חרוב גע־ מאכט א סך הייוער. מ'האט נאך נישט געהאט ארגאניזירט פאטשיילע און מיהאט מיר אפגעשלאפעו



זי איז געזעסעז שטיל ארן געקוקט אויף מיר דורד די זודי ברילעו.

ילעו. - כימאלט דיר געקאנט כיושלים דיר נקשאנם ענטפערען ווי מענטפערט איר וארשק, נישם דיין מאנצקי ביוט לאשילי, ווי דו ביוליב סאו: נייו. מאוא בייו. ביול אוד די ענטאן אויב דו האסט אים אווי געטאן אויב דו האסט אים אווי ביוויים נישט אים אווי נדן און ביואס זי נדן און ביואס ניקעס א אים מטריוושקים פווי אים מטריוושקים ב

אים פטוריווערעו. הייסט עס. קיין טריי-הייט איז מעהר אינגאנצעו נישטא? נישטא?

— נישט ביי אונזער סגאל.

אפשר ביי די פרומע אין מאה שערים.

צוווק באַשעווים (ניריאַרע)

# פאָר

גשרידמעמ דעם הייליקן אַנדענק פון מיין פריינד אהרן צייטלין דיל.

בחישו יענע האס וענען איטלאפן פון היטלערן אך דר דרשה אנן ליק אמקריקל האט זיך געפונען רבר בפנם נכבנלן מערבעותר. א פיצעלע מענטשעי ים, אַ שינקבלער. מיט אַ קליין קעפל, האַר ביו די אַקסלקו אַרן צייפן טפיק קין — אַ בערדעלע פון עט־ לכבק הפר. כר הפט נקהפט פ קרומע בפוז, פ מויל שישבות ציק, שהפרצק חי בליי, און גרויסע שווארצע אים האס הנכן געהעסן קרום – האס רעכטע אויג האָם בַּבָנֹקָבָם אַרִייף, דאָס לינקד — אַראָפ. די הומאָר ריספן ארן די האַרשקחקר יידישק צייטונגען האָבן אָפט בפורוקם חיבן חקט געצעלע מטוצעחער, זיין חילדן איסוכן און הינק לידקר האס הי האבן נישט פאר־ ששבבו. אַפילו גישט יענע קריטיקער וואס האבן בנשחם ודי אנהענגער פון מאדערניום.

בכבלה שכרבקווער האט געהאט ארויסגעגעבן איין בוך - ז בקבים פון פאלמען, אפאריומען, מיניאטורן, אובדרן סיפה: ידי ווקלט־געשיכטע פון מיין צוקונפט". גבבה שברבקוקר האם חי דער חידע חינער, דער בפרבפוער רבי. ר׳ אַלטערל, אַלץ איבערגעקערט קאַ־ פויר: ביישאָג איז כר געשלאָפן, ביינאָכט האָט ער

אַ כתב האָם נקצקלק גקהאָם וואָס בלויז איין זע־ בפר אין האַרשע האָם געקאָנט דעשיפרירן. יאָרן נאָכ־ דקם הי פקלקרינקס פאר מאַנסליים וענקן אַרויס פון וכר באוד, האם גכבלע זיך גפקליידט זומער און חינסער אין אַ פּעלערינע לאַנג ביז די קנעכלען און אין אַ שוואַרצן הוט מים ברייטע ראַנדן. די לידער יינע האָם ער אַרומגעמראָגן אין אַ רענצל. גערויכערט האם כר אַ ליולקכ־ציביק. ווי וואויל די טערצעווער הסידים האבן אים נקהאלכן פאַר אַן אַפיקורס וואָס האָט פאַ שנכם די היליקע הידעם און באַבעט אין גן־עדן, האָבן זיי אים שטילעוהיים אונסקרגעשטיצט. באיאר־ סג הסידים וואָס האָבן נקדענקט ר׳ אַלטערל טערצעווער האָבן נפטוראוירן אַו נפצפלע איז קנלעך צו ר' אַלטער־ לגן ווי צודי מראפן וואסער: די אייגענע צורה, דער איי־ בענער נאָנג דאָס אִיינענע קול, די אייגענע האַרואַיעס. צותאר, ר' אַלמערל האָט געקלעטערט אין די עולמות צליונות אין נעצעלע אין אַרויס לתרבות רעה. אַבער לאָדן הונגערן אַ מערצעווער אייניקל האָט מען פאָרט

חד אויסטערליש. נאָר דער דאויקער געצעלע, דער פרא אדם וואס נישם מיהאט באנומצן זיין שרייבן. נישם דיין לשהן — צעשויבערטע רייד, א געמיש פון יידים, לשון־קודש, סיילמאל תרגום, אויסגעריבן גיך־ א במראר ניגון, האט חתונה געהאט מאַל און יעדעס מאַל מיט אַ שיינהייט. שרייבער אין שרייבער - קלוב זענען גע־ יוארן מיד פון די ליטעראַרישע באַרעדעכצער און דער יסמועס האָט אָנגעהייבן ווערן צעצייגן, איז גענוג גע־

ווען צו דערמאָגען דעם נאָמען געצעלע טערצעווער ווערן טומלדיק. אלע האָבן געסרטאָר ווען צו זער ווערן טומלדיק. אלע האבן טערצעות כיזאל ווידער ווערן טומלדיק. אלע האבן געסרענט ביינע וואס האבן די רייכע ווויאס מ'זאָר זוי געסרענט אייגענע קשיא: וואס האבן די רייכע טעכטער אייגענע איי גטעראיינט געזען איי געערענט אייגענע און געבילדעטע, געועו אין געצעלעון טיינע און געבילדעטע, אומאנגטר און זעבילדעטעה, און אום און זער און זער ועגט זיך אנצורופן ווען עלטערע שרייבער השנו זיף אנצורופן האב געקאנט געצעלע טערשר האב געקאנט געצעלע טערשר וועגט זין נייר האב געקאנט געצעלע יאנן ור רעדט, אבער איך האב געקאנט געצעלע טערצעותן רעוט, ניבער צייט ווען ער האט געטראגן א לאנק באך פון דער צייט ווען ער האט געטראגן א לאנק קאפאטע, צוריי צעפלאסענע פאות, רבנישע שין א קאָפּאָטעי. זאָקן. אַ צייט האָט ער זיך געחברט מיט מיין עלטערן

1270 PART

15,101

1

שט'

"

'd'. ch

י נעריטו נ

ינים בארטי

no m ton

יען עון שום

ob hy on

A Choop M

fat 8 c8a cs

ל או טינט. גע

ה סרייבן אין

עוו גווי אווי

מתויבן שרייו

מון האר ער זע

מט די מאמו

- כנין נישט

ה מין שוועסכ

א ווילדע ב

ר' אלטערי

קופירט פויק

ו יידישע מל

ז א ליבע נ

דנם וויסן

פין ברודער

יילרנטאר און

נעואלט פ

ר. ער איז

י פון קליינ

מל קולות.

אן ער ארן

. נפלאכט,

97 110

, רים ביז

מלכד

מיון

ישותם ער ס די מעשה איז געווען אזוי: דער טערצעווער רבו ר׳ אַלטערל, האָט געהאָט בלוין איין זון, יונה ירוה. ארי או אויער אייער אויער אַ שווייגער, אַ מרוק, אַ מרה־שחורהניק. יונה יוהם האט חתונה געהאט מיטן רימפינער רבינס טאלטער איטע שבח. אָבער צורי יאָר נאָך דער חתונה אין דער וריב פון אים אנטלצפן און האט מיטגענומען איר קינה געצעלען, קיין רימפין. נאך א ווייל איז יונה ירוחם איועק פון טערצעווער הויף, זיך ארומגעדרייט אין ווארשע. געווארן א נחבא אל הכלים. טייל האבן געי אָנט אַז ער ״הוליעט אויף די דראַשעס״ (גייט בעט־ לען). אַנדערע האָבן ארויסגעדרונגען או ער האָבן זיך אריינגעלאוט מיט די מיסיאנערן. ס׳איו באלד ני ווארן קלאר, אז באך ר׳ אלטערס פטירה וועט צו יונה ירוחמען קיין עולם נישט פארן. די טערצעווער חסידים האבן באצייטנס גענומען לויבן געצעלען, או ער וואקסס או עלוי, א ירא שמים, און או ער איז ראוי איבער הונדערט יאר צו זיצן אויף ר׳ אלטערס שטול. אבער די מוטער זיינע, איטע שבח, האט געהאלטן געצעלען פאר א משכן. אויב די טערצעווער חסידים ווילן האבן אַ צוטריט צו געצעלען. זאָלן זיי פועלן יונה ירוחם זאָל זי גטן. עטלעכע טערצעווער חסידים – נגידים און תקיפים — האָבן זיך אָנגעזעצט אויף יונה ירוחמקן מיט גוטן און מיט בייון ער זאל אפגטן איטע שבה נאָר יונה ירוחם האָט כסדר אָפּגעלייגט און אָפּגעשלעפּט. היינט האָט ער צוגעזאָגט, מאָרגן האָט ער זיך באַדענקש. ער איז נעלם געווארן אויף חדשים און מ'תאט נישט געוואוסט פון זיין געביין. אין 1909 האט יונה ירוחם אַבגעגט איטע שבה. פיר וואָכן נאָכן גט האָט מען אים געפונען א טויטן אין א קעלער־שטוב וואו ער האט פארנומען א בעט. ער האט איבערגעלאוט א זאל מיט כתבים ותאס די טערצעווער חסידים האבן מאר

> נפך יונה ירוחמס טויט הפט איטע שבה התונה געהאט מיט א רייכן וויינהענדלער אין ווארשע. זי האט מיטגענומען קיין ווארשע געצעלען, שוין דעמשלע א בחורל פון א יאר זעכצן. ר' אלטערל איז געהאט געווארן אויף דער עלטער האלב־צערודערטו מיהפט זיך געריכט, אז די פטירה איז נאענט און אז געצעלע וועט בשלד איבערגעמען דעם טערצעווער הויף. שבער געצעלע תשט געגומען שרויסורייון קרומקייטן. ער תש ויך צעקריגט מיט דער מאמעו און מיטן שטיף־פאטעלי

Scanned by CamScanner

אויפגעהערט לערנען אין טערצעווער שטיבל, אויפגעהערט לערנען אין טערצעווער שטיבל, אויפגעהענען אפיקורסישע ביכער אוז 

א או היפשע עטלעכע מאל געקומען צו אונדז עו או אונדז אונדז אונדז אונען געוואוינט צו חמידים אונגייער ביי פרצו. ל אין וויצע געווען געוואוינט צו חסידים, אבער מיר וענען געווען געוואוינט צו חסידים, אבער מין יגעמאכט אזעלכע סיגעס און ווילדע שטיק הלע האט געמאכט אזעלכע מיין טאטז. ויזייייב שטיק האבן דערשטוינט אפילו מיין טאטז. תתלע הפי בערשטוינט אפילו מיין טאטן. געצעלע האט האט האבן דערשטוינט אפילו מיין טאטן. געצעלע האט האט פור נשטאנצט. ער אין געלאפו היי אס האנו ער איז געלאפן פון וואַנט צר איז האט מעראפן פון וואַנט צר מון און איז איז א שטייג. ער האמ וויסיס אין אין אַ שטייג. ער האָט געוואָרפן מיט און אויה אין אַ שטייג. ער האָט געוואָרפן מיט ון העיט אראַ טיי, נאָר ער האָט עס אַראָפּגעלאַזט. הלאַגט אַ גלאַז טיי, נאָר ער האָט עס אַראָפּגעלאַזט. הלאַגט אַ גלאַז טיי, נאָר ער האָט איי תרקונים ווך געריסן ביי א פאה און דא האט ער תואס ער ווך געריסן ביי א פאה און דא האט ער וו פיי על האט ארום אַ פינגער: דאָ האָט עור מאַן דרייען דעם גארטל אַרום אַ פינגער: דאָ האָט תווסעו אין אינגעווייד אין אינגעווייד זין פארקרימט ווי פון אַ גרימעניש אין אינגעווייד ז זא האט ער או שום סיבה געטאן אַ זעץ אַרויס נים אַ געלעכטער. מיין שוועסטער היבדעלע האט אים ונפרעגט פארוואס ער פארט נישט מבקר חולה זיין וואס איז מסוכן שלאף. געצעלע האט זיך מענטפט ביי אַן אַזיער ווי אַ טויבער, אויסגעגלאַצט נענטפּט ביי אַן אַזיער ווי : פאר פארבליפטע אויגן און געענטפערט

אישע בשיישע, פיטשעפוי. הויבט זיך אָן אַ - אישע

ער האָט אַ כאַפּ געטאָן מיין טאַטנס פען, זי איינ־ קטונקט אין טינט. געפאָכעט מיט איר ווי ער וואַלט נפרואוט שרייבן אין דער לופט. און זי צוריק אַריינ־ ועשטעקט אין טינטאָרן. ער איז צוגעלאָפן צום אָפענעם פענטער און זיך אַזוי טיף אַרויסגעבויגן, אַז די מאַמע אט אָנגעהויבן שרייען און ברעכן די הענט. ס׳האָט געמעלט אַ האָר ער זאָל אַרױספאַלן. נאָכדעם װי ער איז

וועק, האָט די מאַמע געזאָגט: כ'בין נישט מקנא דאָס מיידל וואָס וועט אים –

אה מיין שוועסטער האָט געזאָגט:

... א װילדע בריאה. נאָר ער האָט אַ טעם -

וועו ר' אַלטערל איז נפטר געוואָרן מיט יאָרן שפּע־ סער – די דייטשן און די עסטרייכער האָבן שוין גע־ אט אַקופּירט פּוילן — האָט געצעלע געהאַט אויסגע־ און לידער און געשריבן לידער און ער האָט געשריבן לידער און ליפירט אַ ליבע מיט אַ טאָכטער פון אַ הויזווירט. איך נין או דעם וויסן פון טאַטע־מאַמע אַוועק אין "הזמיר". לאו מיין ברודער יהושע האט געהאט דעם פאסטן פון ל סעקרעטאַר און וואו געצעלע טערצעווער האָט יענעם און וואו געצעלע טערצעווער האָט אונט געזאלט פאוילייענעץ זיין פאַעמע "די מלכה פח אמרוי. ער איז אַרומגעלאפן אויף דער בינע. געלייענט מיין ארומגעלאפן אויף דער בינע. מער בא־ פירון פון קליינע שטיקלעך פאפיר. געשריגן מיט בא־ למענע קולות. ער האט אַ טרייסל געטאו מיטן שטעג־ די ער האט אַ טרייסל געטאו מיטן עפאנ־ דער און ער האָם אַ טרייסל געטסו בארבלט, געפאני און ער אין אומגעפאלן. ער האָט געכארבלט, געפאני פוט ניין ער אין אומגעפאלן. ער האָט גערארבלט לי איז אומגעפאלן. ער האט געבייקט די ערשטע איך געלאכט. געוויינט. ער האט געענדיקט איך איר אילן פון דער פאָעמע מיט אַ סטראפע וואָס איד פון דער פאָעמע מיט אַ לעדענק ביז היינט:

מלכה סמיקאלקעי ריץ און שפריץ. שלאג מיט דער פאלסע. עס אַ בליץ!...

און דער עולם האָט גענומען אַפּלאָדירן, שרייען בראַוואָ, און נישט געוואָלט אויפהערן. מיין ברודער, וואס איך בין געזעסן נעבן אים, האָט צַ זאָג געטאָן: ... דער כוח פון משוגעת איז או א גרענעץ ...

נאַך דער מלחמה איז געצעלעס פּאָפּולאַריטעט אַפּ־ געפאַלן. קאָמוניזם איז אַריין אין דער מאָדע, אָבער געצעלע האָט נישט געהאַלטן פון קאָמוניזם. די פּועלי־ ציון האָבן אים געפּרואווט אויסנוצן פאַר זייער באַווע־ גונג, אַבער געצעלע האָט נישט געגלויבט אין ציוניזם. נאָכדעם ווי דאָס דריטע ווייב האָט אים אָפּגעגט. האָבן געצעלעס ראָמאַנטישע אַוואַנטורעס אױפגעהערט. ער האָט געוואוינט אין אַ פאַציאַטע. ער האָט זיך געהאַט אַריינגע־ לאָזט אין מיסטיציזם און זיך אויסגעהאַלטן פון שנאָרע־ ריי. איין מאָל אין יאָר האָט מען איינגעאָרדנט פאַר אים אַן אַוונט אין שרייבער־קליב. געצעלע האט געלייענט לי־ דער, וואָס האָבן געזאָלט איבערגעבן דעם סוד פון דער באַשאַפּונג, נאָר דער עולם האָט געלאַכט. עמיץ האָט אַפּילו געוואָרפּן געצעלען אַ פּאַרפּוילטע קאַרטאָפּל. ווי זער טאַטע זיינער, יונה ירוחם, כּלעגט ער פאַרפאַלן ווערן אויף חדשים. מ׳האָט שוין אָנגעהויבן רעדן, אַז ער איז געשטאָרבן — מיטאַמאָל איז ער ווידער קאַ־ פויר ועקומען. מ׳האָט אים געפרעגט וואו ער איז גע־ :ווען אוז געצעלע האָט געענטפערט

ווער ווייסט? --

אין געצעלע געהאַט פאַרשוואונדן אויף 1933 אין לענגער ווי אַלע מאָל. ס׳האָט זיך דערנענטערט די צייט ווען מ׳האָט יעדעס יאָר געמאַכט פאַר אים דעם אַוונט. אָבער ער האָט זיך נישט געוויזן. דער סעקרעטאַר פון שרייבער־קלוב איז אוועק אים זוכן אין זיין בוידעם־ שטיבל, אָבער ס׳האָט שוין דאָרט געוואוינט עמיץ אנדערש. מיטאַמאָל האָט מען זיך דערוואוסט. אַז געצע־ לע איז אין פאַריז. וואו ער האָט גענומען אויף הוצאות און ווי אַזוי ער האָט געקראָגן אַ וויזע איז געבליבן אַ רעטעניש. וואַרשעווער מאַלערס, וואָס זענען געפאָרן קיין פּאַריז זיך אָפּפרישן מיט די נייע שטרעמונגען אין דער קונסט. און אַקטיאָרן, וואָס האָבן גאַסטראָלירט אין דאָרטיקן יידישן טעאַטער. האָבן געברענגט גרוסן פון עצעלען. ער זיצט אָפּ אין די פּאַריזער קאַפעען גאַנצע. נעכט. ער שטעלט זיך אוועק אויפן "פּלעצל", לייענט . לידער פאַר די יידישע אימיגראַנטן און קלייבט נדבות. ער זאַל האָבן פאַרפירט אַ ליבע מיט אַ האַלב־משוגע־ גער מאַלערין און ער האַט זיך אַליין אויך גענומען צו מאַלעריי, צו דעם סאָרט וואָס מ׳ראַרף נישט קענען. איך בין שפעטער אוועק קיין אמעריקע און דא מיטגער ארבעט אין אַ יידישער צייטונג. ס׳האָט געהאָט אויס־ געבראכן די היטלער־מלחמה. פון געצעלען האב איך שוין געהאָט אַזוי גוט ווי פאַרגעסן.

איינמאל, אין 1944, ווען איך בין געועסן אין דער רעדאקציע און געשריבן אַן אַרטיקל, האָב איך דערזען געצעלען. ער איז געשטאנען ביי מיין טיש אן אפגערי־ סענער. מיט אַ צעשויבערטער באָרד און האַלב אויסגער קראַכענע האַר און מיך געפרעגט מיט אַ פאַנפענדיק

? פאַר וועמען פּאַטשקעסטו ? פאַר היטלערן — געצעלע! — האָב איך אַ געשריי געטאָן. —

356

האַסט מיך געהאַלטן פאַר אַ בר־מינן, האַ ? כ׳בין – האַסט מיך געהאַלטן אויפגעשטאַנען תחית־המתים! ס אין געווען צווישן זיינע קאלטונעס גרויע ז'האבן זין שוין געוויון צווישן איינשישה הטרה פרדים. ער האָט געטראָגן דעם אייגענעם סאָרט קאָפע־פערים. ער האָט געטראָגן דעם אייגענעם פעו ביי פעלערינע און אנשטאט דער פעלערינע לאטש וואס אין ווארשע. און אנשטאט הטע הואס איז באגילדטע קנעפ, וואס איז – א ברייטן קאפטאן מיט באגילדטע אפשר אַמאָל געווען אַ מיליטער־מונדיר אַדער אַן אוני־ פארם פון אַ פּאָסט־טרעגער. אין איין האַנט האָט ער געראלטן אַ פּאַרטפעל. אין דער אַנדערער — אַ רענצל ארומגעוויקלט מיט שפאָגאָט. ער האָט געשמייכלט מיט א מויל וואו ס׳איז געבליבן איין קרומער צאָן. דערזען דעם אויסטערלישן פּאַרשוין, האָבן די זשורנאַליסטן אועקגעלייגט די פענעס און זיך דערנענטערט צו מיין טיש. דער הויפט־רעדאַקטאָר אין אויך אַרויסגעקומען פון זיין צימער. זעלטן עמיץ האָט געקאָנט קומען פון אייראַפע. אַבער געצעלע איז געהאַט אַנטלאַפן פון די נאַציס קיין מאַראָקאָ, געלעבט אַ צייט אין פּאַלעסטינע, ייך דורכגעריסן קיין אַרגענטינע און איז געהאַט אַנגע־ קומען קיין אַמעריקע דורך קובאַ אַזוי, אַמווייניקסטן, האָט ער געזאָגט. ער האָט גערעדט אָן אַ סדר, גע־ שלונגען ווערטער, אויסגעמישט דינטעס. די ליטוואַקעס אין דער רעדאַקציע האָבן אינגאַנצן נישט פאַרשטאַנען זיין קוידערוועלש. ער האָט געשאָטן מיט חכמהלעך, וואָס האָכן געהאָט צו טאָן מיטן וואַרשעווער שרייבער־קַלוב, מיט טערצעווער חסידות און מיט דעם זשאַרגאַן פון עליטים. ער האָט דערמאָנט נעמען, וואָס כ׳האָב שוין .געהאַט פּאַרגעסן. ער האָט דערביי געכיכעט, געהוסט

ער האט א זאג געטאן: ! דרוקט׳ץ עפעס פון מיינע לידער. נאַ, דאָ 🗕 ער האָט געעפנט דעם פּאָרטפעל און אַרױסגעשלעפּט קויטיקע פּאָפּירלעך, דאָס כתב קאָטשערעס און לאָפּע־ טעס. פול מיט מעקן און קלעקן. צווישן איין סטראפע און דער אַנדערער און אויף די מאַרגינעסן האָט ער געהאט אָנגעצייכנט אַלערליי שאַלאַמויזן. די זשורנאַליסטן האָבן געשמייכלט. אַנ־ האָבן געשמייכלט. אַנ־ דערע האָבן געהויבן אַקסלען. דער הויפּט־רעדאַקטאָר און אולעכע שורות און געלייענט עטלעכע שורות און : געפרעגט

וואָס איז דאָס, טערקיש ז —

אויב עץ פארשטייט נישט קיין פאעזיע. מאכט׳ץ — מיר אָן אָװנט.

מיר מאַכן נישט קיין אַוונטן.

וואס מאכט עץ יא! מ'עט אייך אלע אפווישן — און סיוועט נישט בלייבן קיין משתין בקיר. סיהאלט טוין ביי נעילה. ס'איז כלו כל הקצין. עץ זיצט דא אין די רעדאקציעס און עץ טראכט אוים ליגנס און דארט איז מלחמת גוג ומגוג. אדום איז אדום גאיטץ אלע צו אלדי

כיהאַכ אָנגעװיזן געצעלען אויפן טואַלעט־צימער,

ער איז אוועק און זיך לאנג געזוימט, ער האט זיך אומגעקערט א וואקלדיקער און א זאג געטאן: דא איז ערגער ווי ביי זיי. קום, לאמיר עפעס -

כ׳האַב אוועקגעלייגט מיין מאמר און בין אוועק מים אים און קאר קאפעטעריע. און בין אוועק מים אים דער קאפעטעריע. ער האט זיך געהייסן מים ציבעלע און מווינד. מיט אים אין דער אפשעשער ע. יו האט זיך געהייטן ברענגען טרוקן ברויט מיט ציבעלע און שווארצע קאווע.

אין דער קאווע האט ער אריינגעטאן אין דער דער אויף דער פראנט אין ער פראנט אין ער אין דער אמה. מיר דערציילט, אז אויף דער פראכט אליף ער ריטנאס־איירעס, וואו ער האט שיף ער מיר דעיב.... קיין בוענאָס־איירעס, וואו ער האָט שוף קיין בוענאָס־איורעס, וואו ער האָט שוף אוז געליטן פון דטר ויך קיין בוענאָס אין געליטן פון דער ייד עייאן צווישנדעק און געליטן פון דער ים קראנייאן צווישני פון עקוואטאָר, האט זיך אנטפיעראיקריים אנטפיעראיים און אנטפיעראיים און אנטפיעראיים אנטפיעראיים און אנטפיעראיים און אנטפיעראיים אנטפיעראיים אנטפיעראיים אנטפיעראיים אנטפיעראיים אנטפיעראיים אנטפיעראיים און אנטפיעראיים אנטפיעראריים אנט אנטפיעראריים און אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנט אינער אינעראריים און אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים און אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטיעראריים אנטיעראריים אנענער אינעראריים און אינעראריים אנטפיעראריים און אנטפיעראריים אנטפיעראריים און אינעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אינעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אנטפיעראריים אינעראריים אינעריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעריים אינעריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעריים אינעריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעראריים אינעריים אינעריים אינעראריים אינעראריים אינעריים אינערייים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינערייים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינעריים אינ צווישנדעק און עקוואַטאָר, האָט זיך <sup>ט קראנקףיט</sup> זער היץ פון עקוואַטאָר, האָט זיך אנטפּל<sup>עקףיט</sup> זער בער די גאַנצע וועלט־געשיכטע, אלע חריי און אינער אלע חריי אלע חריי און אינער אינע דער היץ פון עקוואטאי אינער היץ פון עקוואטאי דער אמת: די גאנצע וועלט־געשיכטע, אלע לעלט ע אינער אין דער סדרה בראשית, וואס אין וולטון אינער אינון אינער אינון אינער אינון אינער אינון אינער מרומז אין דעי ב.... גימטריאות, נוטריקון, ס'איז דארט אלץ גענוט פאראי בי יאפאלעאנס מלחמות, דער ערשטער פאראי בי זאָגט: נאַפּאַדעהנט דער צווייטער, היטלער, סטאלין, מוסאליני, דער ביד פון דער גאולה איז אויך סאראן דארני ווויקאי דער צווייטעו . . . דער סוד פון דער גאולה איז אויך פאראן דארים ייי איז ספר דניאל. קודם דארף מען לייעעון לא דער סוד פון וע. ביי אל קודם דארף מען לייען לא רער ווי אין ספר דניאל. קודם דארף מען לייעען לא מייריכוועגס. מ׳דארף זיך אפשטעלן איים, איי רער ווי אין טבו. מ׳דארף זיך אפשטעלן "יענען יעק ווארט צוריקוועגס. מ׳דארף זיך אפשטעלן איין שק יייהי מספר גדול און דער עיקר אווים שק ווארט צווי שוי בדול און דער עיקר אייטן שע קטן, אויפן מספר גדול און דער עיקר אייטן שא בער עיקר אייטן שא

רואלט דער נחש? פארוואס האט קין געהרגע וואלט דער נחש? בארוואס האט קין געהרגע ולון וואלט דער אלץ. יעדע קלייניטייי וואלט דעו בארט אלץ, יעדע קלייניקיים מיאון שטותים! געפינסט דארט אלץ, יעדע קלייניקיים מיאו שטותים: בער האבן דעם שליסל, ווערט דיר ליכטיק אין או נאר האבן דעם שליסל אליין. כ׳בין מיט א זייי דא נישט אליין. כ׳בין מיט א זייי א נאר וופרן ... אברים כ'בין דא נישט אַליין, כ'בין מיט א פרו אל אברים כ'בין דא נישט אַליין. פרעג נישי פאי האין אף אברים. ב- , אראטעוועט. פרעג ביש' קא' קשיות האט זי מיך געראטעוועט. פרעג ביש' קא' קשיות האט זי מיך געראטעוועט. יידישע, אבער אסימילירט. א פוילישע דינטעריי, אין פון די גרעסטע. אפשר די גרעסטע פון אלע זייק אַבער אומבאַקאַנט. אינסטינקט ראשון, נישט אַ מֹי שׁי אַבער ווי אווי גייט מען פון דאוען צו דער דריטער שועוון

נעבן וואָסער גאָס? — האָב איך געפרעומ. זי האָט דאָרט אַ קרובה. אַן אַלטע כלנטע אַ — טויב ווי די וואַנט. אַ מרשעת. נישט ביי די ריינע ניי דאַנקען. וואו איז דאַ ערגעץ דער דושאינטז זיי זען מיר געהאַלפּן. כ׳בין שוין געהאַט געוונקען גאָר טיף אפשר ביים סאַמע יוהום. כ'האב שוין אַנגעהויבן קּוֹעָה ווער ווייסט? ווי האַלד מ׳האָט זיי געגעבן אַזיינע מחות אפשר זענען זיי די שליחים. כ'מיין טאַקע ביידע עמוֹקים כטאַלין און היטלער. דער ערשטער איז אַ נטורשטן און דער אַנדערער איז אַן אָפענער איין־און־דרייטיקי זוהמא דנחש, דער אבי אבות הטומאה. אין קונא קונ איך געטראָפן איינעם, וואָס איז אַגטלאָפן סיי פון זי נאַציס, סיי פון די רויטע. געניאַלער אַנטלױפער אָנע אַ שלעכטער שרייבער. וואס די נאַציס טוען ווייסן אינ אבער דאס רוסלאנד איז א חידה. אט הויבט מען דין ביזן הימל און אט מוט מען דיך אַ וואַרף מאיגרא ומּ לבירא עמיקתא. אט וויל מען וויסן דיין גאנצע ניי וראפיע מיט אַלע פרטי־פרטים, און אט שפיים מן אויף דיר ווי אויף אַ שרץ. אין מאַראַקאַ ווידער האַל מען נאָד פאָרן עץ הדעת. נישט אַלע, נישט אַלע, איי דעם גאנצן קאצניאמער טוט אויף א בליץ א נינה אלוקים. ארץ ישראל איז א קאפיטל פאר זיר. זיי פרוחה דוחה זיין דעם קץ. בקיצור, כיהאב שוין אנועהות פאלו ויי דעם קץ. בקיצור, כיהאב שוין אנועהות פאלו. ווי באלד ס'מוז זיין טנופת, איז אפשר וואס שר פער אליי פער אלץ בעסער. מיטאמאל איז געקומען די אנטמלל קונג, דערברים מיטאמאל איז געקומען די אנטמלל קונג. דערלאנג מיר, זיי מוחל. דעם פעפער.

פעפער אין קאַווע ז -

וואס איז דאס אַמעריקע ז עפעס קאן אין לי נישט איינבייסן. קליפת נוגה ? אור וחושר משמשון בע בוביה ? קארטאו. בוביה? קאראלא הייסט זי, קאראלא ליפינאס זיים געלייענט דיינע זאכן אין מינכען מאין זיא, דער גאועיים . זא. דער גאנצער אמת

אין ח hk .

b וישמע p Kypy C.U. Sept No מנלמסאן. נמועסו י בייטונגי היא 1,33 משלמום נומו נואם נתחסנו תסויבערטע ספרענקעלעד. מוסום מים מסניים און וואס מ'גייט g idright Rigitallial N P K DKI Y איף פויליש - 180 סטעלט כאטי ן נדערש! מעג \_ - 68t ווערס שאטן. כ'האב

תאם פארמאו **– כיקא** זי האט מן די ארבי זעגאַנגענער א ברען, ווא 37'D -

נרודער אַלץ גינהאפט די ווי איר הא זיגנער, אַ

נין איך גע ווארפו. איכ

- גאט פאו -עלטער מיט

אר מיך א מאנסליים, אינס צי א

סער טאַלענ אירים מיר וועל איך

אמאלן פא ם מונ , to 201.

איך איד

15 .1

ادراسم

T 07

ותלם קרינ

רארם, קוד

ورها رهم

אויפן מספ

ויפן שו

71 THE E

נעט הבלו!

יט. מידאדן

ו אין אלן

פרוי. וא

קשיות.

צרין. איתע

אלע צייסן

ז כלי שני,

עוועניו!

לבטע אן:

ריינע גע־

זיי האָבן

גאָר טיף

בן קלערן.

בע כוחות

! עמלקים

בכור שמן

-דרייסיק:

ובא האנ

י פון די

יר, אבער

יסן אלע.

מען דין

רא רשו

בע בעו

וים מען

ר האלם

לע. אין

ל ניצון

געהוים

80 ac

ונטפונו

ין בפר

- CALIF

פרעגט.

או חומש בראשית.

לעלעכע וואכן זענען געהאט אַריבער. איך פטלעכע וואכן באזוכן געצעלע מטרייייייי צו באזוכן געצעלע רפסע פסיערע היסטו באוכן געצעלע טערצעווער, איך באוכן געצעלע טערצעווער, געצעלע טערצעווער, הפסע נוואס מאל אפגעלייגט. ווען כ׳האר 205 FS י נולאס אורגיטר מאל אפגעלייגט. ווען כ'האָב שוין פּ ניתאָב מער איך געהאַט מאר שוין אַר אים אַנקלינגען האָב איך געהאַט מאר September 1 יינן כיהאָב שוין .... גר מים אַנקלינגען, האָב איך געהאָט פאַרלוירן אים אין און אַרעט. איין מאַל אין אוונני אַרנאָן און אַרעט. איין מאָל הכמות מים בכרים מקו ה מתנים און בער היים און געלייענט מין זער היים און געלייענט מין זער מיר אין דער היים און געלייענט מין זער מיר בייני אנגעקלאפט אין דער מיר בייני האט עמיץ אנגעקלאפט אין דער מיר בייני געלייענט געליע אין דער טיר. ב'האב ביל נפונסו עמיץ אנגעקלאפט אין דער טיר. ב'האב ביליינגע אין און דערהערט א מוריים ווער נאס אין און דערהערט א FEET WYNE יר. כ׳האב אר בערהערט א מורמלעניש. מירא דערהערט א מורמלעניש. מיראלעניש. מיראון דערוען א פרוי מיראי ביימינט זי טיר און דערוען א פרוי מיראי י רחותום ארנט וועי און דערזען א פרוי מיט רויטע, מיס על פוי מיט רויטע, אין ווערזען א פרוי מיט רויטע, אין ווערזען א שפיציס פנים מיל ותם ונעם האר, א שפיציק פנים פול מיט זומער־ תפונושע האר, א לאנגו, שוואראז משיים וימער הערכניטי, אין א לאנגן, שווארצן מאנטל, ארומגער פאמיה. איי א מאנסבילשו פאמיה. איי מרקקיינו א מאנסבילשן פאסיק. אין דרויסן האט משוט מיט א מאנסבילשן פאסיק. אין דרויסן האט מיט אין האט בטחראנו ישייייים אַסיט און זי האָט געטראָגן שטיוועלעך אַזוינע, הייט און זי האָט געטראָגן שטיוועלעך אַזוינע, היים מינים מין אמעריקע. אויף איר אקסל איז ז מינים נישט אין אמעריקע. אויף איר אקסל איז אין איר האט מיר האט מיר האט מיר האט מיר האט מיר השנים אויסלעבדיש און אפילו א קאפעלע משוגע. רינקוויון אויסלעבדיש און אפילו א געטאן אויף מיר און א געשריי געטאן , ווער א קול א קוק געטאן אויף מיר און א

ראָס איו ער! אזוי האָב איך מיר אייך פאָרגע־ מלט כאטש א ביסל אַנדערש. פאַקטיש, אין גאַנצן

? מעג איך פרעגן ווער איר זענט –

קאראלא ליפינסקא קאהן. געצעלע טערצע־ . מוס שאָטן, קרבן, אַלטער עגאַ

כיהאָב זי אַריינגעבעטן אין שטוב. זוי נאָר זי ואָס פאַרמאַכט די טיר, האָט זי אַ געשריי געטאָן: יקאן נישט וואַרטן. כ׳מוז אייך גלייך קושן! יי האָט מיך אַרומגעכאַפּט מיט אַ פּאָר נאַסע הענט. מן די אַרכל אירע איז גערונען אויף מיין נאַקן דער משנגענער שניי און זי האָט מיך גענומען קושן מיט : נוען װאָס האָט מיך דערשראָקן. זי האָט געשריגן כ'קאן אייך: כ'קאן אייך! איר זענט. מיר אַ – מווער אַלץ איינס צי איר ווילט יאָ אָדער נישט. כ׳האָב מהאפט די גאַנצע צייט, אַז איר וועט קומען צו אונדז, איר זענט א בער ווי באַלד איר זענט א ישער. א בלאגער און אַן אַמעריקנער אָל־ראַיטניק. נין אין געקומען צו אייך. פרואווט מיך נישט ארויס־ ווארפו. איכ׳ל נישט גיין!

- גאָט נאָהיט! איר זענט אַן אָנגעלייגטער גאַסט. כיבין איך אָנגעלייגט. האַ ? ווען כ׳בין למער מיט צוואנציק יאר און כ׳האב א הויקער. וואלט איר מיד אוודאי באלד נישט אריינגעלאזט. כ'קאן אייך. שומליום, איר זענט אלע די אייגענע עגאאיסטן. אלץ אינם צי איר וענט א מערדער אָרער אַ גאָט־געבענטש־ לון שאלענט. איך בין הונגעריק און אן א גראשן. אויב וויט מיר נישט געבן עפעס צו עסן און א גלאו טיי.
זעל איי ביים און א גלאו טיי. לעל איך פגרן ביי אייך אין שטוב און איר'ט מוזן יאנאלן פאר דער באגרעבעניש!

מו. אוים דעם מאנטל. איכ׳ל אייך געבן עפעס לאמיך אייך נאכאמאל אנקוקן. פון אייער שרייבן אין אז אז אייד אייד באריקער יים דאמיך איד נאכאמאל אנקיקן. פון ארצי באריקער אין או מיר ביידע געהערן צו דער רויט־האריקער ועס, אריי ביידע געהערן צו דער רויט־האריקער גע־ אנער רוים ייבע געהערן צו דער רוים ייבי. גער אנער וואו זענען די האר אייערע? כיהאב גער

-רעכנט אַז איר זענט העכער. וואו זענען די אַלע וויל דע ווייבער וואָס איר באשרייבט ז כ׳האָב געמיינט אַז איכ׳ל עפענען די טיר און דערזען או ארגיע. כ׳וויל איר זאַלט וויסן גלייך פון אָנהייב אַז צווישן מיר און געצעלען איז אַלץ געענדיקט. אויס! געשטאַרבן, באַ־ גראָבן! שרעקט אייך נישט, איכ׳ל זיך אויף אייך נישט אוווארפן. היטלער און סטאלין האבן מיך אויסגעלערגט צו פארבויגן דעם שטאלץ, אבער זיך אנהענגען יענעם אייפן האַלדז — דערצו בין איך נאָך נישט דערגאַנגען. ! אוי, זעט וואָס כ׳האָב געמאַכט פון אייער טעפּער

פון איר מאַנטל און פון די שטיוועלעך איז געהאָט אַנגערונען אַ קאַלוזשע. זי האָט געהאָט זיי אויסגעטאָן און זי איז געבליבן אין א שווארץ קלייד וואס האט נישט געפאַסט צו איר שלאַנקער פיגור און אין שיך מיט אויגן, גרינע קנאפלען. זי האָט געהאָט גרינע אויגן, א פאַרריסענע נאָז, הויכע קינבאַקן, אַ לאַנגן האַלדז. זי איז שוין נישט געווען יונג. זי האָט געקאָנט אַלט זיין אַ יאָר פערציק, אָדער אַפילו מער. זי האָט אַ רוף : געטאן

גיט מיר אַ פּאַפּיראָס! כ׳שטאַרב פאַר אַ רויך! — ביי מיר אַ פּאַפּיראָס איז וויכטיקער פון ברויט. אין תפיסה האָב איך אַוועקגעגעבן מיין לעצטן ביסן פאַר אַ ביסל מאַכאָרקע געמישט מיט צעריבענע בלעטער. גלויבט מיר. איר רויכערט נישט און איר טרינקט. נישט?

.ניין, אָבער כ׳האָב ציגאַרעטן און שנאַפּס.

פאַר װעמען? פאַר אַנדערע? אַ איר אַנטױשט — מיך. ס׳איז נאָך אַ נס וואָס ווערלען און נאָוואַליס זע־ בען טויט. ווען זיי לעבן, וואָלט איך געווען אַנטוישט און זיי אויך. כ׳האָב מורא איר זענט אַ פיליסטער.

כ׳האָב איר געגעבן ציגאַרעטן און אַוועקגעשטעלט אַ פּלאַש קאָניאַק. כ׳האָב געהאַט אין קיך ברויט, טייט־ לען. און אַן איבערבלייבעניש פון אַ קוכן. קאראלא ליפּינסקאַ קאָן האָט סאַי געגעסן. סאַי גערויכערט און יעדעס מאַל זיך אַנגעגאָסן אַ גלעול קאַניאַק. זי האָט אַ געשריי געטאָן זּ

אַ װעגעטאַריער אױד? אַלץ װאָס איך דערף — הערן איז אז איר זענט א יעוונוך פאר א צולאג. גע־ צעלע טערצעווער איז אינגאַנצן אַראָפּ פון זינען. אב־ סאַלוט י ער האָט דאָ קרובים, אַבער ער האָט געפוגען אין חומש בראשית אז ער טאר זיך מיט זיי נישט טרעפן. ס'איז געווען אַ נאָטיץ אין אייער צייטונג און כ'האָב זיך אויסגעזוכט טערצעווער חסידים. או אר־ אין־וויי וואַסערע חסידים! קורץ געקליידט, אַן בערד. זיי רעדן קוים א ווארט יידיש. פריער האבן מיר גע־ וואוינט ביי מיינס א מומע, א טויבע, א משוגענע, א סקנער. איצט האט אים דער דושאינט אריינגעפאקט אין א מעבלירט צימער מיט מיין און פרייסן. איינער שון אט די מיקלאמפערשטע חסידים א שפעקולאנט. א שוויבדלער האט א ווייב א שרעקלעכע מיאוסקייט, אפשר זעכציק יאר אלט. מיט האר געפארבט אויף אן עקל־ האפטן געל, געקנייטשט ווי א מכשפה און גערוושט חוי א הור. זי האט חיך צוגעטשעפעט צו געצעלען ווי א פיאווקע. דער מאן תאט, ווייוט־אוים, אנדערע און ער איז צופרידן פון איר לויז צו ווערו. זי האט אירצ אייגענע ביזנעס, ווי רופן זיי דאס? ריעל עסטעים. קוריק, בעצעלע רעדט איר איין, או זי איו עפעם א

ווען פון חומש, אָדער דער טייוול ווייסט וואָס. ווען כ׳ווייס נישט. או ער איו אַ פּסיכאָפּאַט, וואָלט איך גע־ שוואוירן, או ער איז דער ערגסטער שאַרלאַטאַן וואָס כ׳האָב װען ס׳איז באָגעגנט. לחיים:

קאראלא ליפינסקא קאָהן האָט אַריינגעגאָסן אין מויל אַ גאַנץ גלעול. זי האָט זיך פאַרקרימט און געטאָן אַ שאַקל מיטן קאַפּ ווי אויף ניין. כ׳האָב געפרעגט:

קאנט איר מיר זאָגן וואָס די אַלע ווייבער זעען — אין אים ? אדער איז דאָס אַ סוד פון חומש בראשית ? קאראַלאַ ליפּינסקאַ קאָהן האָט געמאַכט אַ מינע ווי אַרויסצוועצן מיט אַ געלעכטער. באַלד איז זי געוואָרן

וואס אַנדערע זעען אין אים. פרעגט ביי זיי. — כ׳קאן בלויז ענטפערן וועגן מיר.

יא וואס איז מיט אייך? —

? קאן איך זיין מיט אייך אינגאַנצן אפנהאַרציק —

יא, אינגאַנצן. —

איר׳ט מיר מסתמא נישט גלויבן. מענטשן גלויבן -אין אַלערליי ליגנס, אַבער ווען כ״זאַגט זיי דעם אמת, ־שפּייען זיי קלעק. געצעלע טערצעווער איז דער שטאַרק סטער מאַנסביל וואָס כ׳האָב ווען ס׳איז געטראָפּן אין מיין לעבן, און גלויבט מיר, אַז כ׳קען מאַנסלייט. כ׳רעד שוין נישט דערפון וואָס ער איז ראָמאַנטיש און אינ־ טערעסאַנט. כ׳וויים וואָס איר טראַכט. ער איז קליין און אפשר אין אייערע אויגן מיאוס. עמיץ האט מיך צמאָל געפרעגט ווי כ׳קאַן ליב האָבן אַזאַ פאַרזעעניש. אָט דאָס פאַרזעעניש איז אַ העלד אין ליבע. ס׳איז מיין טיפסטע איבערצייגוננ. אַז ער איז דער שטאַרקסטער ליבהאבער אין אונדוער גייסטיק־קאַסטרירטן דור.

אויב אַזוי, אפשר איז טאַקע דאָ אין חומש — בראשית אַלץ וואָס ער זאָגט.

ביין, דאָס איז אַן אידעע פיקס. כ׳האָב פאַר־ — געסן די הויפטזאַך: ער איז אַ גרויסער דיכטער. נישט כים דער פען. ער רעדם זיינע לידער אזוי ווי אין די פּרע־היסטאָרישע צייטן איידער פּאָעטן האָבן געקאָנט שרייבן. טיילמאַל ווען ער פאַלט אַריין אין פאַרצווייפ־ לונג און נעמט רעדן, וויינען מיט אים אלע וועלטן. לעאפארדי און בייראן און רעמבא קאנען ביי אים פוצן די שיך. ווען ער ווערט באגייסטערט, שפרודלט ער כיט אַ פרייד נישט פון דאַנען. דער גאַנצער אוני־ ווערז טאַנצט מיט אים. ס׳ווערט ערגעץ געזאָגט אין דער ביבל אַז די מאָרגנשטערן זינגען צוזאַמען. אָבער -די שטערן פון דער נאַכט זינגען באַזונדער. מיינע ווער מער קאַנען אייך פאַרקומען ווי פוסטע פראַזן. אַבער ויים וויסן, אַז כ׳בין אַליין אַ דיכטערין און לויט מיין . אייגענער אַפּשאַצונג — די גרעסטע אין אונדזער צייט. איך שרייב אין פויליש. – דאס איז מיין אומגליק. מיינע לידער זענען געווארן פארברענט אין פוילן צוזאמען מיט די יידן. ס'איז געווען אין פוילן אחוץ מיר בלויז איין גרויסער דיכטער און אויף ווי ווייט איך ווייס, איז ער שוין נישט צווישן די לעבעדיקע. איך אליין האָב שוין אויך אויפגעהערט שרייבן. כ׳ליג ביינאכט אין בעט און רעד מיינע לידער צום כופיט.

דא אין אמעריקע קאנט איר ווידער אנהייבן — שרייבן. מ׳ווארט דא אויף או אמתן טאלענט. מ׳וועט

- וואס ז כ׳האב מיך שרין אפגעורארינט פון שרייבן.

איין טאָג קומט אַ היטלער און ברענט פינער פוער טאָג קומט אַ סטאַלין און פארלאנט פינער. ראזינגען זיינע מערדערייען. און אַ אַ אַ פּינער פינער פינע זער טאג קומט א טעט איינע מערדערייען או די או די די די געענדיקט. סיוועלן אייפקומען אנדער נאך או או אויפקומען אנדער נאך אויפקומען אנדער טיינע זאלן באזינגען באועלן אויפקומצן אודער עו בא באזינגען בישט געענדיקט. ס׳וועלן אויפקומצן אנדער עו בישט געענדיקט די וועלט ליטעראטור מיה בייני וועלט ליטעראטור מייני וועלט ליטעראטראטור מייני וועלט ליטעראטרע מייני וועלט ליטעראטור מייני וועלט ליטעראטרע מייני וועלט מייני וועלט ליטערע מייני וועלט און זיי וועלן אויטראטן און אויטראטור פאר צוויי און טיילמאל לויי פאר און טיילמאל לויימל מוז עפעס פאעזיע זיין פאר איי פאר איי פאר איי סעקס איז בקויז עם מוז עפעס פאעזיע זיין בקויז איינעם פארוואס מוז עפעס פאעזיע זיין באר באון איינעם דיכטערין. אייגענע דיכטערין, איין אייגענע דיכטערין, איין אייגענע דיכטערין, איין איינענע דיכטערין, איין איינענע דיכטערין, איין איינענע איינעם — פאר מיין אייגענע דיכטערין און איד בין געווארן מיין אייגענע דיכטערין א פון אייד ליגן מיט געצעלען און מיך האכן ניים איך בין געווסין פלעג איך ליגן מיט געצעלען און מיר האכן מילים פאעטישן דועט. נו אבער צוויי אין 

עטיעעע ... קאָהן האָט צוגעזאָגט צו טעלעפאַנירן, אַנער <sup>רפּעניק</sup> רימים געהערט. ס'האבן מיר נימיי רימים בערערט. קאהן זייט פון איר מער נישט געהערט. ס'האבן מיר נישט אייס פון איר מער נישט אייס ייהמצטוטריסטר או איר איד ברן אין ביני עקסצענטריקער אן איר. אין דאנ די געפעלט קיין עקסצענטריקער אן איר. אין דאנ די דאנ די דאנ די דאנ די געפעים אומהיימלעכן כוח. די גראפאסאת צוגעצויגן מיט אן אוומהיימלעכן כוח. די גראפאסאת די ספיריטיסטן, די אסטראלאגן, אלערליי סארטן גדי די ספיריטיסטן, די אינראלאגן, אלערליי תשובהם, יענע זואס גלויבן אין פאסטן, פריש ועס קענע בודיסטן, אַלערליי וועלט־פּאַרואָרגער און אַלערליי נועלט־פּאַרואָרגער און אַפּל היש נישט אַנערקענטע דערפּינזיערם, מפויטייים לענע בוז טפן דערפינזערס, ספעציעל אויינע איינע איינע אויינע האבן נישט אויפגעגעבן די האפענינג צו פראוויהן פערפעטואום מאבילע. דריי אזייגער ביינאכט האט פין אויפגעוועקט אַ קלינגען פון טעלעפאן און ס'איו געווע קאראלא ליפינסקא קאהן. זי האט געזאגט:

ל ומיו

K 0344

171

קום מיי

717 1

77574

TRIBE

7518

TATI

1710

וישנ

לומל

זייט מיר מוחל וואס איך שטער איין אין מע .--זער נאַכט. געצעלע איז טויט.

און כ׳האָב דערהערט אַ געהויל וואָס ס׳איו שווע ח זאו געוועז צו וויסן צי איז דאס אַ געווין אַדער אַ גד לעכטער.

? וואָס איז אים געווען י

רואס איז אים נישט געווען? דער מענטש איז — באַגאַנגען זעלבסטמאָרד, אָבער ביסלעכווייז. די לענמן וואָכן זענען מיר ווידער געווען צוזאַמען. ער או געשטארבן אויף מיינע הענט. איך קלינג אייך דעוש ווייל די טערצעווער חסידים האָבן געקידנעפט זיין קער פער. זיי האבן אים פארפאלגט ביים לעבן, אבער איז שה א איז ער מיט אַמאָל געוואָרן אַ זייעריקער. גענלה פון גע האט מיר אָנגעזאָגט מ׳זאָל אים פאַרברענען, אַנער " פלאנען אים צו באגראבן לעבן עפעס או אמעריקאנו מי אי רבין, אדטר דבין, אדטר דיי רבין, אדער דער שווארץ־יאר ווייסט וואס. אין שנ געמאַלדן דער פּאָליציי, נאָר סיוריוט אויס. או זיי האב אונטערגעקויפט די פאליציי. אויב איר וועט מיר ניסו מאמענטאל העלפן, רועט מען געצעלען באגראכן לענ זיין פארלאנג. דאס איז דער ערגסטער סארט וואנה ליזם. די יידישע פרעסע מוז מאַכן אַ געוואַלוּ.

ס'האט געדויערט אַ ווייל ביז איך האַב זין אָפּגּל :טרייסלט פון שלאף. כ׳האב געזאגט

פרעסע. בין איך וועל שרייבן און בין דער ועוש טאר ווטח טאר וועט דאס לייעגען און ביז דער זעצער וועט האי אויסזעצד, וייני אויסזעצן, וועט אריבער א וואך אדער גיכער צוויי, וי ווייסן נישט פון קיין איילעניש. בעסער קריגט או אר וואקאט.

וואר זאל איך קריגן או אדוואקאט אין מיל אכט ? זיי דער נאכט? זיי זענען אורעק אין שפיטאל און גיל אור נאכט? זיי זענען אורעק אין שפיטאל - היפאקריטן, גנבים, גענגסטערס! פאָליציי! פאַ

כ׳האָב מיך שפעטער דערוואיסט אַז זי האָט גע־ וואָלט לייענען געצעלע טערצעווערס אַ פּאָעמע. צוויי: יונגע חסידים האָבן זי געהאַלטן ביי די הענט. אַ דריטער האט צוגעלייגט אַ האַנט צו איר מויל. ס׳האבן זיך גע־ הערט געשרייען פון ווייבער, זידלערייען, קללות. 8 ייד

# איי געוואלד, כבוד המתו —

כיהאָב נישט בדעה געהאָט צו פאָרן צום בית־ עולם. אָבער צוויי חסידים האָבן מיך אַריינגעשטופט אין אַ לימוזין, וואָס איז, ווייוט־אויס, געווען באַשטימט פאר גישט־חסידים, ווייל ס׳איז דארט געזעסן א קיר־ לעכיקער יונגערמאן או א בארד. או א הוט, אין א העלן אַנצוג און אין א רויטן קראַוואָט. די שוואַרצע האר האבן געגלאַנצט פון פאמאדע. די שווארצע אויגן זיינע האבן געשמייכלט צו מיר וויסנדיק און זיסלעך. ער האָט אַ זאָג געטאָן אין ענגליש:

מעג איך ייך פאַרשטעלן? ד״ר באַסקינד. געי — צעלע טערצעווער איז געווען מיין פּאַציענט. צום באַ־ ראטעווען. דויערן איז געווען צו־שפעט אים צו ראטעווען.

און ד״ר באַסקינד האָט מיר דערלאַנגט אַ האָנט מיט אַ סיגנעט אויפן קליינעם פינגער.

מיר האָבן זיך צעשמועסט און איך האָב דער־ מאָנט קאַראָלאַ ליפּינסקאַ־קאָהן. ד״ר באַסקינד האָט זי געקענט.

אַ קראַנקע פערזאָן. אַ פּאַטאָלאָגישע ליגנערין. — אַ קראַנקע איך בין נישט קיין פסיכיאטער, אָבער מ׳דאַרף נישט זיין קיין פסיכיאַטער צו וויסן אַז זי איז פאַראַנאָאיש. מיין פאָטער איז פון די טערצעווער חסידים און כ׳ווייס אלק. דער אלטער טערצעווער רבי איז אויך נישט גע־ ווען נאָרמאַל. אַ צעדרייטע דינאַסטיע. ער זאָל האָבן געגעכן תשעה־באב און געפאסט אין פורים. ער האט געשלאגן זיינע שמשים מיטן ליולקע־ציביק.

וואָס פאָר אַ סאָרט פרוי איז סעם פּאַרצעווערס — ווייב ? - האב איך געפרעגט.

איך בין זייער דאקטער אויך. זיי זענען ---שטיין רייך. ער׳ט געמאַכט אַ פאַרמעגן פון ריעל עס־ טעיט. פון ליקאָר און ווער ווייסט וואָס נאָר. זיי שטיצן אַלערליי רביים. ראָ און אין ירושלים. זיי עסן צור פיל. ביידע זענען דיצבעטיקער. מ׳הצט מיך צמצל פצר־ בעטן צו זיי אויף שבת. מ׳האָט מיר דערלאָנגט אווינע פארציעם או א העלפאנד וואלט זיך דערפון איבער־ געגעסן. פון אַלץ איז גערונען דער שמאַלץ – פון די ציבעלעס, דעם טשאלנט, דעם קוגל — נישט איין סוגל, נאר דריי סארטן קוגל און דערצו ערשט שמאלק־ קוכן. זי ליידט אויף די גאל-שטיינער פאר א צולאג.

איז דאָס אמת אַז די פרוי פאַרצעווער האָט — געפירט א ליבע מיט געצעלען ז

א ליבע? וועל. וואס פאר א ליבע? על השט בערעדט צו איר זיינע ווילדע רייד און דשס תשט איר אימפאנירט. זי סלעגט אים כרענגען צו טיר איך וועל איך העלפן, וועל איך מיר נישט העלפן, וועל איך איר מיר מיר נישט העלפן. פתיים איבער א האלבע שעה. קאראלא תקלונגעו איידיים מיר קלינגעו איידיים מיר איידים מיר

757

18

\*1

Winds

AM

A 22.1

125

TACKEN.

12 TO 18

105° - 1713

TX TX

TO CAST

אין נפום

אין פיק

PIE I'K

五年 75

ענסע בין יי לעצעק

ער בו

אבער די

יריקונה

ויך הב

מי ושו

יך נישו

西口

TOM

ל פל גער ניוצלט מיר קלינגען אינדערפרי, האל מיר הפט געקלונגען. בייטאג האט מיר יים אינו ער פרי, בייטאג האט מיך עמיץ עמיץ נקלונגען. בייטאג האט מיך עמיץ מי נקלונגען צום טעלעפאן. איד האר מיך עמיץ נמיך צים טעלעפאן. איך האב דער־ או תואלציע קול, אין א פויליוויי א רניפיר בייטענער. אין א פוילישן יידיש, פוילישן יידיש, פוי מאוסבילש קול. אין א פוילישן יידיש, יידיש, און פייטענער. יענער האט געואגט: ות מנד עון בייטענער.

פאר איין אַ טרויעריקע בשורה: ר׳ מים בשורה: ר׳ מיר, טערצער מיל מיר, טערצער מיל מיל האט צו אים א סד מטויה ל מנוגע ל המכן געהאט צו אים א סך טענות, אבער מיום האכן געהא זיין שטיינטר א ירים יפרה יייין שטייגער א גדול בישראל אירף ויין שטייגער א גדול בישראל זי גדול בישראל ל מינו נשמה. מיר האבן מיט אלע כוחות בי היכלו נשמה. אבשר או א משומות ביים ה ל מיע כוחות בער או א מענטש פאסט תענים העלפן, אבער או א מענטש פאסט תענים העלפן ער אין אויחייים 87.97 X ור לפי ער דעבן! ער איז אויסגעגאנגען ווי א פי דעבו אויסגעגאנגען ווי א פי דעבו אין דער און מיר ווילי א מל ותרטער ביי זיין ארון. כ'וויים או איר בי מים ווימל משל א ישר הירום. ער האט וויפל מאל גערעדט וועגן בי ידידים. או מיו ומיור

ת שם מיר און מיין ווייב. מיר געזאַגט, אַז געצעלע האָט באַגערט - מיקום מיר באַגערט א צם פארברענען.

M 22,115 I TISTIN יועד האט עס אייך געואגט. די משוגענע? מין איין ווארט. זי האט געפייניקט מין ציר נישט קיין איין ווארט. מי אים צונערויבט די לעצטע פעני. ער ב נקוינם פאר מיר און מיך געבעטן כ׳זאל אים מוים פון אירע הענט. זי איז געשמדט. ווי אזוי מיט מענסש האָט געקאָנט האָבן עסקים מיט 🛊 ב שסקודע, איז נישט משיג צו זיין. קומט און טוט־ זר נענעלען דעם לעצטן כבוד. ער האט איבערגע־ סה פין ווייב א פירוש אויפן חומש בראשית און מיר הן דס אַרויסגעבן מיט אייערס אַ הקדמה. מיין נאַ־ ת דו סעם פארצאווער. איך בין אין די ליקאר תקם. די לוויה קומט־פאר — —

דערשור י סקם פּאַרצאַװער האָט מיר געגעבן דעם אַדרעס ויין קער ק תם מחים־שטיבל אין ברוקלין. די צייט פון דער ער אינו שה צו ווי אווי צו פארן מיט דער סאָבוויי. כ׳האָב 🖦 179191 ין עורימ או קאַראָלאַ ליפּינסקאַ־קאָהן וועט קלינגען. געהערט. צומאָרגנס געהערט. צומאָרגנס מן אין צוגעפארן צום קאפעל און דערזען אינדרויסן ו עלם אמעריקאנער חסידים. טייל אין יארמולקעס. שייטלען. מ׳האט שייטלען. מ׳האט מידער אין קאפעליושן. ווייבער פושרט אויף מיר און מיין הספד. אין קאפעל האבן ענדענמ עלעקטרישע לעמפלעך וואס זעען אויס ווי לפ אויבו־אן איז געשטאַנען דער אַרון. אַ צאַל מאַנס־ לים און ווייבער זענען שוין געזעסן אויף די בענק. פיעד האט בער וענען שרין געועטן אי פעך פעד האט געהאלטן א דרשה א רב מיט א פעד ארצאר בארד. דערנאך האט גערעדט סעם פארצאר זו מט א בער עלע וואס האט אויסגעזען ווי צוגער אלעם איסגעזען ווי צוגער יינען די בערדעלע וואס האט אריטגעוען ... אוישן די אוישן די דיינען ברייטן קין. כיהאב געזוכט צווישן די לא ברייטן קין. ביהאב געווכל פאר מין זי פאראלא ליפינסקא־קארן, אבער כיהאב זי דער מין דער לפינסקא־קאהן, אבעו ביינסקא ליפינסקא־קאהן, אבעו ביינסקא האון דער האב גערעדם און דער האם גערעדם און דערעדם און דער ווי איך האב געועו בעודערן א אל מלא־רחמים, איז געווארן א אל־מלא־רחמים, איז געווארן א ארבערן אר מלא־רחמים, אין ארבערו אל איבערן מים א וואואל איבערן שוארצן, מים א וואואל הבערן בינע. ואט געפרואוט זיך ארויפרייסן אויף דער בינע. אונפרייסן אוין ארויםרייהן אוין יי אראלא ליפינסקא־קארן. זי האט געשריגן:

יאָל אים עקזאַמינירן. ער האָט מיר געפּרואווט געבן לעקציעס אין מעדיצין, פון חומש בראשית.

ζ

1

1

1

K

1

7

"

7

y

17

X

7.3

יהי

W

Y

געו

איז ער ווירקלעך געווען אַזאַ סעקסועלער גיבור? ד"ר באַסקינד האָט געשמייכלט און געוויזן אַ מויל קליינע ציין ווי ביי אַ קינד.

פון װאָס ? פון פאַסטן ? אַ דאָקטער דאַרף זיין דיסקרעט אָבער װאָס איז שױן איצט דער אונטערשייד ? געצעלע האָט יאָרן־לאַנג געליטן פון אימפּאָטענץ. ער האָט עס מיר אַליין צוגעגעבן.

דער קאָרטעזש האָט זיך אָפּגעשטעלט און געלאָזט דורכפאָרן אַ לאַנגע שורה קאַרס פון אַן איטאַליעני־שער חתונה. יעדע קאַר באַהאַנגען מיט בענדער פון אַלערליי קאַלירן, האָרנס האָבן געגרילצט, בלעכענע כלים האָבן געטומלט, די חתונה־געסט האָבן געליאַ־יעמט מיט באַנומענע קולות. ד״ר באַסקינד האָט געינומען דעם סיגנעט אויף זיין פינגער און האָט זין איינגעקוקט אין זיין בריליאַנט. ער האָט אַ זאָג געטאָן:

אַקעגן דעם איז, ווייזט־אויס, נישטאָ קיין רפואה אַפילו אין חומש בראשית...